
theologie.geschichte

© theologie.geschichte 21 (2026)
DOI: https://doi.org/10.48603/tg-2026-art-1

Ulrike Sallandt

Befreiungsethik interkulturell und dekolonial – 
Enrique Dussel und Emmanuel Levinas im Gespräch

Einführende Überlegungen

Nicht selten führen Befreiungsbewegungen in neue Abhän-
gigkeits- und Herrschaftsverhältnisse. Die Abschaffung der 
offiziellen Sklaverei mündete in das Phänomen der moder-
nen Sklaverei, die – laut dem Modern Slavery Index1 – mehr 
Sklav:innen hervorbrachte als je zuvor. Auch feministische 
Bewegungen im Westen vernachlässig(t)en die kulturellen 
und soziopolitischen Unterschiede und ignorier(t)en schlicht-
weg konkrete Lebenswirklichkeiten im sogenannten globa-
len Süden – etwa in Lateinamerika.2 Warum ist Befreiung 
gescheitert und wie könnte es anders gehen? Das Dilemma 
zeigt(e) sich darin, dass Befreiungs- und Widerstandsfor-
men gegen eine herrschende, unterdrückende Situation nicht 
herausführ(t)en, sondern vielmehr in neue Abhängigkeitsver-
hältnisse überführ(t)en und damit das grundsätzliche Anliegen 
von Befreiung scheitert(e). Befreiung und Widerstand müssen 
sich folglich permanent von sich selbst befreien. Kurz gesagt: 
Allein die Selbstbefreiung der Befreiung kann sie von ihrem 
Absolutheitsanspruch (frei zu machen) befreien:

„Es gibt keinen Weg, keine Methode der Kritik, die uns zu ei-
nem normativen Gehalt führt, der frei von Herrschaft ist. Jeder 
Anspruch, den die Kritik in seinem Gehalt und Grund als eman-
zipatorisch identifiziert, ist zweideutig, widersprüchlich, der 
Keim neuer Herrschaft oder Knechtschaft.“3

1	 https://www.walkfree.org/global-slavery-index/map/,  Zugriff  am: 
28.01.2026. 

2	 Siehe die dekolonialen feministischen Stimmen wie Maria Lugones und 
Rita Laura Segato. 

3	 Christoph Menke, Theorie der Befreiung, Berlin 2025, S. 12. 

https://www.walkfree.org/global-slavery-index/map/


2 Ulrike Sallandt

Befreiung wird hier nicht als Gegenstand, als etwas essentiell 
Fixiertes verstanden. Vielmehr muss Befreiung performativ 
immer wieder erfahrbar (gemacht) werden. (Selbst-)Befrei-
ung gibt es also nur, indem sie die Vielfalt der Perspektiven, 
Standpunkte und Meinungen einbezieht und zugleich infra-
ge stellt. In Bewegung, räumlich-situativ angebunden, bleibt 
sie aufmerksam, sich ihrer eigenen Grenzen bewusst – und 
wird ausschließlich in diesem Bewusstsein, sich stets selbst 
befreien zu müssen, (politisch) wirksam. „Das ist die Dyna-
mik und Dialektik der Befreiung“.4 Sie kämpft immer einen 
doppelten Kampf: gegen die Unterdrückungen eines konkre-
ten Systems (von außen) und gegen die in ihr selbst, d.h. in 
ihren Träger:innen, angelegte lauernde Gefahr, neue totalitäre 
Ordnungen, Strukturen und Abhängigkeitsverhältnisse zu er-
schaffen. 

Im Wissen um diese Problematik frage ich im Folgenden 
nach dem philosophischen Umgang mit der Kategorie der 
Exteriorität. Sowohl Emmanuel Levinas als auch Enrique 
Dussel fordern mit diesem Konzept einen radikalen Neuan-
fang des philosophischen und ethischen Denkens, Sprechens 
und Handelns, der jeweils vom Unverfügbaren als Realität 
ausgehen soll.5 Inmitten ganz unterschiedlicher historischer 
Lebenswirklichkeiten werten beide philosophischen Ansätze 
die Dimensionen von Ethik, Körperlichkeit und Sinnlichkeit 
auf und fragen nach der Bedingung, dem radikalen ,Außen’ 
des eigenen Ich. Levinas versteht Exteriorität als das abso-
lut Andere, während Dussel den Begriff geopolitisch auflädt: 
Die Philosophie der Exteriorität ist ein Denken außerhalb des 
hegemonialen Diskurses. Im Folgenden vertiefe ich beide 
Ansätze, setze sie zueinander in Beziehung und lote anschlie-
ßend das Potential der Befreiungsethik aus. Sodann vertie-
fe ich erstens ihre Beziehung in inter- bzw. transkultureller 
Dimension und verdichte sowie problematisiere zweitens 
4	 Ebd., S. 13.
5	 Vgl. Emmanuel Levinas, Totalität und Unendlichkeit, Freiburg i.Br./

München 52014 (frz. Org. 1980), Enrique Dussel, Philosophie der Be-
freiung, Hamburg 31989 (span.Orig.1977).



3Befreiungsethik interkulturell und dekolonial

kritisch, inwiefern der Herausforderung der Befreiung verant-
wortungsbewusst dekolonial bzw. dekolonisierend im Third 
Space (Homi Bhabha) begegnet werden kann. 

Emmanuel Levinas 

In seinen zwei Hauptwerken Totalität und Unendlichkeit 
(1980) sowie Jenseits des Seins: oder anders als sein ge-
schieht (1974) entfaltet Emmanuel Levinas seinen Ansatz der 
radikalen Alterität und somit sein Verständnis der Exteriori-
tät. Während der frühe Levinas für den Bruch mit der abend-
ländischen Ontologie steht,6 entwickelt und vertieft der späte 
diesen Bruch dahingehend, das Unendliche im Hier-und-Jetzt 
als „ethische Transzendenz“ und „ethischen Leib“7 zu inter-
pretieren. Dieses Narrativ ermöglicht es, den Einbruch G*ttes 
in das endliche Dasein als das wahre Menschsein zu lesen.8 
In der Asymmetrie der Begegnung zwischen dem Endlichen 
und Unendlichen – theologisch zwischen Mensch und G*tt 
– verortet Levinas die Geburtsstunde eines neuen Humanis-
mus. Er spricht vom Antlitz, von einer Begegnung, die nicht 
von Dauer ist, sondern sich vielmehr immer wieder neu im 
Augenblick ereignet. Nur von einem außerordentlichen dy-
namischen Ort aus, nämlich dem der Exteriorität, sind der 
Bruch mit der Totalität sowie die unaufhörliche Befreiung von 
gesellschaftlich eingefahrenen, einseitigen Strukturen hin zu 
einem politischen Leben in Differenz und Pluralität überhaupt 
denkbar.9 „Das Sein ist Exteriorität“10 schreibt Levinas am 
6	 Emmanuel Levinas, Die Spur des Anderen. Untersuchungen zur Phä-

nomenologie und Sozialphilosophie. Freiburg i.Br./München 62012 (dt. 
Org. 1983), S. 120-139, hier bes. S. 130.

7	 Emmanuel Levinas, Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht, 
Freiburg i.Br./München 42011 (frz. Org. 1974), 242f.

8	 Emmanuel Levinas, Wenn Gott ins Denken einfällt. Diskurse über die 
Betroffenheit von Transzendenz, Freiburg i.Br./München 42004 (frz. Org. 
1982), S. 255.

9	 Ulrike Sallandt, Alterität und Sprache. Grundriss einer Theologie des 
Verlassens, Leipzig 2024, S. 33.

10	 Levinas, Totalität und Unendlichkeit, S. 419.



4 Ulrike Sallandt

Ende von Totalität und Unendlichkeit. Das entscheidende 
Moment liegt darin, dass 

„der eigentliche Vollzug [des menschlichen] Seins […] in der 
Exteriorität [liegt], und kein Denken […] dem Sein besser zu 
gehorchen [vermag] als dasjenige, das sich von dieser Exteriori-
tät beherrschen läßt“11.

Exteriorität als Bruch: Menschlichkeit anders denken

Exteriorität als Bruch ermöglicht es, bewusst gemachte 
Abhängigkeit körperlicher, sozialer und/oder politischer 
Zuschreibung als menschliches Unvermögen zu erkennen. 
Zugleich offenbart sie sich selbst (permanent) als (Geburts-)
Ort ethischen, menschlichen Handelns. Levinas kritisiert 
scharf die Alteritätsvergessenheit, die sich in dem Augen-
blick einstelle, in dem die Totalität – mit anderen Worten 
jedwede Art menschlichen Absolutheitsanspruchs – absolute 
Gültigkeit einfordere. 

„Das Aufbrechen der Totalität [hingegen], der Protest gegen die 
panoramahafte Struktur des Seins, betrifft das eigentliche Exis-
tieren des Seins.“12 

Im Prozess, Gegebenes von einem Standort außerhalb kritisch 
wahrzunehmen, wird Ästhetik aufgewertet: Raum öffnet sich, 
wahre Subjektivität des menschlichen Selbst zu empfangen 
und zu empfinden, anstatt vergeblich aus eigenen Kräften da-
nach zu streben.13 Radikal passiv ist der Mensch der Alterität, 
dem Unendlichen, G*tt, ausgeliefert. Genaugenommen wird 
der Mensch erst Mensch, indem er sich seiner körperlichen 
Abhängigkeit (Geschöpflichkeit) bewusst wird. In dieser leib-
lichen Rückkehr (Rekurrenz14), so umschreibt es Levinas, 
zeige sich der wahre Mensch als soziales Beziehungswesen. 

11	 Ebd.
12	 Ebd., S. 426.
13	 Sallandt, Alterität und Sprache, S. 46.
14	 Mit dem Ausdruck der „Rekurrenz“, frz. Récurrence (siehe Levinas, Jen-

seits des Seins, S. 227, Anmerkung a), betont Levinas die Rückkehr zum 



5Befreiungsethik interkulturell und dekolonial

Die Passivität dient Levinas dazu, die Freiheit des Menschen 
primär als permanentes Befreiungs- und Offenbarungsgesche-
hen zu denken, das erfahren bzw. empfangen wird. Dadurch 
gewinnt die Dimension der absoluten Alterität an Bedeu-
tung.15 Sie – nicht zuletzt der Tod als Alterität par excellence 
– bestimme den Menschen und begründe dessen Menschsein 
bzw. die Menschlichkeit, da der Mensch sich nicht selbst 
den Grund seines Daseins geben kann. Levinas denkt René 
Descartes‘ Idee vom Unendlichen anders, nicht primär mit 
Blick auf die res cogitans – dem kognitiv fähigen Ich –, son-
dern theologisch dahinter. Nicht der Mensch ist aus sich selbst 
in der Lage, zu sich zu gelangen; vielmehr ermöglicht erst 
die Idee des Unendlichen dem menschlichen Wesen die Rück-
kehr zu sich selbst. Levinas betont diese Rückkehr als ,etwas’ 
dem Subjekt Vor-läufiges. Dabei geht es immer wieder darum, 
die biologische, zugleich ethisch gedeutete Abhängigkeit des 
menschlichen Werdens zu verdeutlichen. Nicht zuletzt auf-
grund seiner konkreten Erfahrungen im Dritten Reich denkt 
Levinas den neuen Humanismus als Aufbruch des Unmensch-
lichen ausgehend vom absolut Anderen16, an einem Ort 
außerhalb menschlicher Verfügungsgewalt, denn allein dieser 
unverfügbare Ort verspreche Freiheit. „Kann man nicht einen 
Sinn für die Freiheit selbst finden […] gerade von der Passivi-
tät des Menschlichen aus […]?“17 Möglicher Kritik, „sich der 
Schicksalshaftigkeit oder der Determination auszuliefern“18, 
widerspricht Levinas radikal. 

Die sich von dieser Passivität eingeengte Stimme der Auf-
klärung beschwichtigt Levinas, denn es sei das „Gutsein des 
Guten“, das gebiete.19 Zur Fähigkeit, ethisch in Freiheit, die 

leiblichen Ursprung, zum Bewusstsein der leiblichen Abhängigkeit, sie-
he Sallandt, Alterität und Sprache, S. 70.

15	 Sallandt, Alterität und Sprache, S. 74.
16	 Emmanuel Levinas, Humanismus des anderen Menschen, Hamburg 

2005, S. 61-84. 
17	 Ebd., S. 69.
18	 Ebd., S. 70.
19	 Ebd., S. 75.



6 Ulrike Sallandt

„dem Guten verbündet [ist], jenseits und außerhalb von allem 
Sein liegt“ 20, zu handeln, werde der Mensch demzufolge er-
wählt. Im Begehren, in einer Sehnsucht, die nicht menschlich 
erfüllt werden kann, offenbare sich die Dimension der Vorläu-
figkeit – nicht der Determination. Levinas spricht in diesem 
Zusammenhang von Innerlichkeit: 

„Die Innerlichkeit ist die Tatsache, daß es im Sein etwas gibt, 
was dem Anfangen voraus geht, daß sich aber das, was voraus-
geht, nicht dem freien Blick […] darbietet, […] es hat nicht die 
Zone des Bewusstseins durchquert und lässt sich nicht wieder 
herbeiholen, etwas, das dem Anfangen und dem Prinzip voran-
geht, das auf an-archische Weise trotz des Seins ist, kehrt das 
Sein um oder geht ihm voraus.“21

Diese Innerlichkeit unterläuft jegliche Art menschlich ge-
dachter Systeme. In ihrer ungreifbaren Gestalt ist sie für Levi-
nas Ausdruck der „Verantwortung, die früher ist als die Frei-
heit […], die jedem freien Engagement vorangeht“22. Ethische 
Verantwortung mehr noch: Menschlichkeit an sich denkt Le-
vinas allein im absolut Anderen.23 Die Übernahme von Ver-
antwortung für den Anderen ermögliche es dem Menschen, 
dass er sich seiner selbst bewusst werde.24 Im Horizont dieser 
Erwählung verfüge der Mensch folglich nicht mehr über den 
Anderen, sondern entdecke durch jenen sein eigenes wahres 
Dasein im lebensstiftenden Gehorsam.25 Diese Grenze kann 
vom Menschen nicht überwunden, sondern ausschließlich er-
fahren werden. Das menschliche Bedürfnis nach Fortschritt 
und Entwicklung kommt hier an seine Grenzen, die nicht im 
hegelianischen Sinne aufzuheben möglich sind. Ganz im Ge-
genteil: Diese schützenden Raum stiftende Grenze bedingt als 
Ort der Exteriorität menschliche Fähigkeiten. Seinem wahren 

20	 Levinas, Jenseits des Seins, S. 261
21	 Ebd., S. 72.
22	 Ebd., S. 73.
23	 Sallandt, Alterität und Sprache, S. 73.
24	 Levinas, Jenseits des Seins, S. 181f.
25	 Emmanuel Levinas, Zwischen uns. Versuche über das Denken an den 

Anderen, München 1995 (org. 1919), S. 203.



7Befreiungsethik interkulturell und dekolonial

menschlichen Wesen entfremdet, ist der Mensch einem un-
aufhörlichen Befreiungsprozess ausgeliefert, zugleich findet 
er genau darin normative ethische Orientierung und kann 
mit den sozial Anderen in Beziehung treten.26 Enrique Dus-
sel spricht in diesem Zusammenhang von der analektischen 
Methode.27 Diese vollzieht sich – in Abgrenzung zur dialek-
tischen – im ,Raum’ außerhalb des Systems und stiftet diesen 
zugleich. Beyond the system erfahre das Subjekt grundlegende 
Orientierung vom absolut Anderen (theologisch von G*tt). 
A priori denkt Levinas diesen Ort der Begegnung, der das Sei-
ende zum menschlichen Subjekt werden lässt und es befähigt, 
Verantwortung zu übernehmen. Levinas Interesse liegt darin, 

„die Genese des Begriffs der Verantwortung zu bestimmen und 
die Frage zu beantworten, wie es dazu kommt, dass jemand 
überhaupt [ethisch] verantwortlich sein soll“28. 

Dabei argumentiert er theologisch, indem er die Ethik als erste 
Philosophie nicht ontologisch oder epistemologisch, sondern 
theologisch als dem Bewusstsein vorläufig denkt. Die geläu-
fige Kritik, Levinas beschneide damit das autonome Subjekt 
der Aufklärung, trägt nicht, da es ihm ,nur’ um das „Dass“ der 
Verantwortung geht; die Art und Weise, wie Verantwortung 
übernommen werden soll, bleibt der Freiheit menschlicher 
Entscheidung und Handlung überlassen.29

26	 Thomas Bedorf arbeitet die Unterscheidung zwischen dem absolut An-
deren und dem sozial Anderen bei Levinas zugunsten von dessen Beitrag 
zur Sozialethik heraus, siehe Thomas Bedorf, Andere. Einführung in die 
Sozialphilosophie, Bielefeld 2011, S. 173-177.

27	 Enrique Dussel, An Ethics of Liberation: Fundamental Hypothesis, in: 
Beyond Philosophy. Ethics, History, Marxism and Liberation Theology, 
Lanham 2003, S. 135-148, hier: S. 139. 

28	 Bedorf, Andere, S. 172.
29	 Ebd. Ich folge Bedorf nicht in der Unterscheidung einer religiösen oder 

säkularen Lesart von Levinas. Entscheidend ist, dass die Dimension des 
Anderen eine dem Menschen unverfügbare ,Räumlichkeit’ ausdrückt.



8 Ulrike Sallandt

Enrique Dussel

Unter Einfluss von Levinas entwickelt Enrique Dussel – aus-
gehend von und über die Methode der negativen Dialektik 
hinaus30 – sein philosophisch-ethisches Denken. Anhand der 
Begriffe anadialektisch und analektisch konkretisiert er die 
Bedeutung der Exteriorität in politischer Hinsicht. Dussel 
begegnet den Schriften des jüdischen Philosophen während 
seines Europaaufenthaltes. Sein Werk Philosophie der Be-
freiung (1977) ist maßgeblich vom Alteritätsdenken Levinas’ 
geprägt. Der Ort außerhalb des herrschenden hegemonialen 
Systems ist der Standpunkt, von dem aus eigenständig latein-
amerikanische Philosophien gedacht und entwickelt werden 
müssen. Erst in Europa werden ihm die Augen geöffnet: „Es 
gibt keine universale Philosophie“31. Bis zu diesem Zeitpunkt 
hatte er in seinem Land ausschließlich europäische Philoso-
phie studiert.32 Es sind die Peripherien, die unsichtbaren Orte 
(der Exteriorität) an den Rändern der lateinamerikanischen 
Gesellschaften, die gehört werden müssen. Indem der eigene 
Kontext in den Vordergrund rücke, marginalisierte Stimmen 
und Diskurse gehört würden, könnten sich lateinamerikani-
sche Philosophien situativ eingebettet und eigenständig ent-
wickeln.33 

30	 Traditionell drückt der Ausdruck der Dialektik einen Widerstand in ei-
ner Beziehung aus. Der Begriff der Negativen Dialektik im Sinne von 
Theodor W. Adorno schärft in dieser Hinsicht den Widerspruch und die 
Differenz, beugt zu schneller Versöhnung vor, siehe Theodor W. Ador-
no, Negative Dialektik, Frankfurt a.M. 1966, S. 15. Dussel radikalisiert 
sodann die Bedeutung der absoluten Differenz, die erst die diskursive 
Teilhabe peripherer Perspektiven von Widerstand und Befreiung im glo-
kalen Diskurs möglich macht, siehe Dussel, Philosophie der Befreiung, 
S. 171f.

31	 Ulrike Sallandt, Es gibt keine universale Philosophie!, in: Feinschwarz, 
16.09.2024, https://www.feinschwarz.net/es-gibt-keine-universale-

	 philosophie/, Zugriff am: 28.01.2026.
32	 Anton Peter, Enrique Dussel. Offenbarung Gottes im Anderen, Mainz 

1997, S. 13-27, hier: S. 15.
33	 Dussel, Philosophie der Befreiung, hier S. 192-194. 

https://www.feinschwarz.net/es-gibt-keine-universale-philosophie/
https://www.feinschwarz.net/es-gibt-keine-universale-philosophie/


9Befreiungsethik interkulturell und dekolonial

Exteriorität als zentraler Begriff der Philosophie der 
Befreiung

 „Wir nähern uns der wichtigsten Kategorie der Philosophie 
der Befreiung […]. Bis zu diesem war unser Diskurs eine Art 
Zusammenfassung von bereits Bekanntem. […] Wenn wir uns 
der Realität als Exteriorität zuwenden und die Exteriorität, die 
wir erforschen, eine neue historische Realität ist, dann kann die 
Philosophie, die von dieser Tatsache ausgeht, […] nicht weniger 
neu sein.“34

Exteriorität offenbart sich hier als Ort der Systemkritik. Sie 
ermöglicht eine kritische Distanz zur herrschenden Domi-
nanzkultur und wertet die Dimension des Raumes auf, die im 
Zuge des linear gedachten Entwicklungs- und Fortschrittsge-
danken der Moderne in den Hintergrund getreten ist. 

„Die räumliche Metapher der Exteriorität kann zu mehr als 
einer Äquivokation führen. Wir können sie auch als ‚Außer-
halb‘ im Gegensatz zum Horizont des Seins des Systems […] 
bezeichnen.“35 

Kritik am herrschenden System kann nur dann sichtbar wer-
den, wenn kritische differenzierte Distanz möglich ist. Indem 
Exteriorität Ausdruck der Differenz bzw. der kritischen Hal-
tung zum System ist, eröffnet sie einen Raum, „in dem der 
andere Mensch sich selbst offenbart, der Mensch, der frei ist, 
d.h. nicht von (m)einem „System konditioniert“36. Dussel 
konkretisiert die Exteriorität folgendermaßen: 

„Der Andere ist der präzise Begriff, durch den wir die Exteriori-
tät an sich ausdrücken werden, als historische, nicht nur kosmi-
sche und physische Exteriorität. Der Andere ist die Alterität aller 
möglicher Systeme, jenseits des Selbst.“37 

34	 Ebd., S. 54.
35	 Ebd.
36	 Ebd., S. 55. 
37	 Ebd., S. 57.



10 Ulrike Sallandt

Zugleich ermöglicht Dussel gerade mit dem Begriff des Ande-
ren einen ethischen, performativen Raum. 

„Der Andere offenbart sich mit der Schärfe seiner Exteriorität 
als anderer, wenn er […] als nicht angepaßt und nicht alltäg-
lich, als außergewöhnlich und herausragend [jenseits der Norm], 
wenn er auf uns als der Arme und Unterdrückte einstürmt.“38 

Die räumliche Verortung und Präzisierung der Exteriorität 
lässt sie als räumliche Dimension der Freiheit erkennen. 

„Der Andere ist die Exteriorität jeder Totalität, weil er frei ist. 
Freiheit bedeutet hier nicht eine bestimmte Wahlmöglichkeit 
[…]. Freiheit ist hier die Unbestimmtheit des Anderen in Bezug 
auf die Welt […].“39 

Die „Logik der Exteriorität“40, die konkretes, menschliches 
Handeln erst ermöglicht, äußert sich folglich darin, dass 
menschliches Werden stets von einem unverfügbaren An-
deren getragen und gerade dadurch menschlich wird. Diese 
unabdingbare Grundvoraussetzung begründet Dussels Me-
thode der Analektik. Der Andere bleibt konstitutiv bedeutsam, 
komme, was wolle. Das menschlich Unverfügbare stiftet und 
schützt demzufolge die Räume, in denen sich Freiheit und 
Persönlichkeit menschlich ausbilden.41 Zusammengefasst 
lässt sich sagen: Exteriorität als räumliche Dimension der 
Freiheit öffnet sich vom Anderen aus (analektisch). Dieses 
Andere, dem Menschen Unverfügbare, begründet – dem end-
lichen Bewusstsein vorläufig – Würde und Einzigartigkeit. 
Alles Strukturelle, vom Menschen Geformte, ist demgegen-
über nachträglich. 

38	 Ebd.
39	 Ebd., S. 59.
40	 Ebd., S. 56.
41	 Ebd., S. 59. 



11Befreiungsethik interkulturell und dekolonial

Exteriorität als zentraler Begriff des Glaubens

Dem Bruch, der sich im Prozess menschlichen Werdens ereig-
net, kann nur im Glauben begegnet werden. 

„Der Andere kann nicht von einem Ort innerhalb des Systems 
interpretiert, analysiert oder studiert werden […]. Was die Ver-
nunft niemals umgreifen kann – das Geheimnis des Anderen als 
anderen – das kann nur der Glaube durchdringen. […] Glauben 
bedeutet, das Wort des Anderen anzunehmen, weil sich der An-
dere offenbart.“42

Es handelt sich demnach um ein Wagnis, einen Sprung – um 
mit den Worten des Philosophen und Theologen Sören Kier-
kegaard zu sprechen. Es gibt keine Gewissheit, weder eines 
greifbaren Ziels noch eines logischen Grundes, sich dem An-
deren auszuliefern. Exteriorität anzuerkennen ist allein im 
Glauben möglich, der auf den Anderen vertrauen lässt und die 
Angst vor dem Unverfügbaren nimmt. 

„Glauben heißt, sich selbst in einen leeren Raum begeben, weil 
der Andere weiß, daß es am Boden des Abgrunds Wasser gibt 
und dort keine Gefahr besteht.“43 

Die Gewissheit liegt exklusiv im Vertrauen auf und in der Ver-
antwortung für das/den Andere(n). Exteriorität offenbart sich 
demzufolge als zentraler Begriff des Glaubens, wenn keine 
egoistischen Interessen leitend sind, sondern der (leere) Zwi-
schenraum empfangen wird. Im Gegensatz zu Levinas arbei-
tet Dussel deutlicher heraus, wie es möglich ist, die (An-)Bin-
dung zwischen System (Totalität) und Exteriorität zu denken.

42	 Ebd., S. 61. 
43	 Ebd.



12 Ulrike Sallandt

Exteriorität als innere Transzendentalität44

Im Aufbruch aus gesellschaftlichen hegemonialen Strukturen 
werden Differenzen sichtbar, die neue Räume öffnen und pa-
radoxerweise die (An-)Bindung zwischen Innen und Außen 
(des Systems) zulassen. Diese Möglichkeit, in Beziehung zu 
treten, nennt Dussel „innere Transzendentalität“. „Keine Per-
son ist als solche absolut und nur Teil eines Systems. Alle […] 
besitzen eine Transzendentalität“45. Der Begriff der Transzen-
dentalität drückt aus, dass alle Menschen über das dem Sys-
tem Vorläufige verfügen. Exteriorität als innere Transzenden-
talität lässt sich folglich als vorläufig gedachte Kontaktzone 
der werdenden Menschlichkeit lesen, die alles vom Menschen 
nachträglich Gemachte trägt. Ohne diese Kontaktzone – 
die in den Zwischen- und Beziehungsräumen sichtbar wird 
– ist Menschliches unmöglich. Das gilt – und damit geht 
Dussel über ein vereinfachtes dualistisches Verständnis von 
Herrschaftsverhältnissen hinaus – für alle(s). 

„An erster Stelle ist der Unterdrücker ein Unterdrücker […], 
[aber] Mitglieder der herrschenden bürgerlichen Klasse 
sind selbst Opfer des Kapitals, und die Überwindung des 
Kapitalismus wird sie von der Sklaverei befreien.“46 

Kritische Beobachtungen 

Bei beiden Denkern zeigt sich ein radikaler Bruch in und mit 
ihrem jeweiligen zeitgeschichtlichen Kontext des Denkens, 

44	 Der Begriff wurde von Immanuel Kant geprägt. Transzendental umfasst 
die Bedingungen der Möglichkeit menschlicher Erkenntnis. Kant spricht 
in dieser Hinsicht von strukturellen Anlagen, die menschliche Erfahrung 
und Erkenntnis ermöglichen, siehe Immanuel Kant, Kritik der reinen 
Vernunft, Einleitung VII, A12/B25. In gewisser Weise macht sich Dus-
sel diese Bedeutung zu eigen, zugleich verankert er sie im Gegensatz zu 
Kant im analektischen Denken im Anderen, sprich am Ort der Exteriori-
tät, nicht des fähigen Ichs (Kant).   

45	 Dussel, Philosophie der Befreiung, S. 62.
46	 Ebd.



13Befreiungsethik interkulturell und dekolonial

Sprechens und Handelns, ausgelöst durch am eigenen Leib 
gemachte Erfahrungen von epistemologischer und ethischer 
Reichweite. Während Levinas die Exteriorität transzendental-
ethisch bestimmt, radikalisiert Dussel diesen Ansatz geopoli-
tisch und sozialanalytisch. Dussel selbst sagt von sich, Levi-
nas habe ihn aus dem ontologischen Schlummer geweckt.47 
Zugleich übt er konstruktiv Kritik: 

„Levinas beschreibe die Exteriorität des Anderen noch zu phä-
nomenologisch und zu wenig von einer politischen Ökonomie 
her. […] Gerade aus lateinamerikanischer Sicht müsse der 
ethische Ruf des Anderen, der Armen und Unterdrückten, auch 
in seinen strukturellen Zusammenhängen – im Kontext syste-
matisch produzierter Verarmung und Ausbeutung – und in ge-
sellschaftsverändernder Absicht sozialanalytisch und sozialge-
schichtlich interpretiert werden.“48 

Die räumlich gedachte Exteriorität – das Außerhalb des Sys-
tems – erfährt hier eine konkrete materielle und gesellschaft-
liche Sichtbarkeit, eine sozialethisch-politische Konkretion. 
(Sichtbare) Orte der Exteriorität49 lassen den Ruf des (abso-
lut) Anderen, des Unverfügbaren, des Außerordentlichen, 
des Jenseits sichtbar und hörbar erfahren. Dussel verortet 
die Exteriorität im geopolitischen Kontext und konkretisiert 
damit den Appell zur Verantwortung, der bei Levinas zwar 
grundgelegt, jedoch zunächst sozialethisch unterkomplex er-
scheint. Als dem Bewusstsein vorläufig spricht Levinas vom 
Primat der Ethik als erster Philosophie.50 Ethik im Sinne der 
grundlegenden Beziehungshaftigkeit des Menschen offenbart 
sich demzufolge als Geburtsort des Menschseins: Der wahre 
Mensch kann/muss ethische Verantwortung für den Anderen 
übernehmen. Dieses vom absolut Anderen bedingte Vermö-
gen muss sich in der sozialen Welt behaupten. Ethik – der 

47	 Peter, Enrique Dussel, S. 70.
48	 Ebd.
49	 Lebenswirklichkeiten, die sich außerhalb des herrschenden Systems be-

finden und nicht auf der politischen Agenda erscheinen. 
50	 Levinas, Totalität und Unendlichkeit, S. 56.



14 Ulrike Sallandt

Appell zur ethischen Verantwortung – unterliegt wie alle 
anderen gesellschaftlichen Systeme der Gefahr der epistemi-
schen und kolonialen Gewalt, hegemonialen Machtstruktu-
ren zu verfallen.51 Gemeinsam können Dussels und Levinas’ 
Denkansätze dem epistemologischen Dilemma vorbeugen, 
sich systemimmanent oder systemtranszendent zu verlieren, 
da sie primär ethisch anstatt ontologisch oder epistemologisch 
argumentieren. Der ethische Ansatz, prinzipiell analektisch 
verankert, unterläuft binäre Strukturen und wirkt Machtasym-
metrien entgegen. Damit leisten Dussel und Levinas einen 
konstruktiven kritischen Beitrag für eine zukunftstragende 
Sozialethik. Permanent selbstkritisch gilt es zu reflektieren, 
wie Verantwortung kontextuell eingebettet umzusetzen ist. Ihr 
Ansatz, die menschliche Selbstbeziehung kritisch-analektisch 
zu denken, ermöglicht es, den globalen Kontext alteritäts-
sensibel wahrzunehmen, situativ-lokal zu analysieren und 
gesellschaftliches sowie politisches Handeln glokal – ausge-
hend von und zugunsten einer performativen Befreiungsethik 
– inter- und transkulturell zu hinterfragen. Dabei sind die 
Dimensionen des Globalen und Lokalen als fluide Prozess-
räume zu verstehen, die sich wechselseitig beeinflussen und 
verändern. Geschichte erzählt sich nicht teleologisch auf ein 
vorab gesetztes Ziel hin, sondern nimmt vielmehr in den plu-
ralen Räumlichkeiten der Gegenwart und deren jeweiligen si-
tuativen Geschichten differenzierte Gestalt an. Das moderne 
Paradigma der Zeit erweitert sich im Faktum der Pluralität 
(Hannah Arendt), das über Arendt hinaus kontextuell, kul-
turell und politisch differenziert verantwortet werden muss. 
Das Forschungskollektiv Modernität/Kolonialität, zu dem 
auch Dussel gehörte, hat sich dieser Relecture und den damit 
verbundenen ethischen Implikationen angenommen.52 Im Fol-
genden intendiere ich, insbesondere die Trag- und Reichweite 
des Sozialpolitischen einer Befreiungsethik interkulturell und 
51	 Claudia Brunner, Epistemische Gewalt. Wissen und Herrschaft in der ko-

lonialen Moderne, Bielefeld 2020, S. 298f.
52	 Sebastian Garbe u. Pablo Quintero (Hg.), Kolonialität der Macht. De/Ko-

loniale Konflikte: zwischen Theorie und Praxis, Münster 2013, S. 31‑52.



15Befreiungsethik interkulturell und dekolonial

dekolonial in gewisser Kontinuität dieses Kollektivs in La-
teinamerika zu konturieren.

Eine Vertiefung: Inter- und Transkulturalität – Dekolonisieren 
– Third Space

Die Dimensionen der Interkulturalität und Transkulturalität 
beruhen auf einem Verständnis von Kulturellem als Raum so-
zialer Andersartigkeit. Zugleich begründen Inter- und Trans-
kulturalität diese soziale Andersartigkeit, insofern sie das 
Kulturelle als prozesshafte, diskursive Begegnung von Alte-
ritäten stiftet. Nähe und Distanz, unverfügbare (absolute) Dif-
ferenz eröffnen als gemeinsame ethische Voraussetzung ein 
inter- und transkulturelles produktives Austauschgeschehen.

In diesem skizzierten Wechselverhältnis legitimiert sich 
die Notwendigkeit, Befreiungsethik inter- und transkulturell 
zu vertiefen. Die im vorliegenden Beitrag diskutierte Exteri-
orität, konkretisiert sich im Begriff der Alterität bzw. Anders-
artigkeit, eröffnet folglich einen Raum des Interkulturellen 
und konstituiert sich auf diese Weise auf der Grundlage der 
Beziehung zum absolut Anderen, d.h. zum Transzendenten 
und seinen endlich erfahrbaren Ausdrucksformen im sozial 
Anderen.53 Alternative Perspektiven treten auf; Stimmen jen-
seits des herrschenden Systems fordern Menschlichkeit her-
aus bzw. ein, lassen konstruierte Grenzen von Sinn und Raum 
anders wahrnehmen und neu ausloten. In dieser Begegnung 
mit dem Absoluten wird das Transkulturelle als eine Dyna-
mik der Exteriorisierung sichtbar. Widerstandsräume werden 
nicht zum Objekt der Rede degradiert, sondern werden und 
wirken durch die Teilhabe vieler transversal: Neue Formen 

53	 Thomas Bedorf arbeitet die Unterscheidung zwischen dem absolut An-
deren und dem sozial Anderen bei Levinas zugunsten von dessen Beitrag 
zur Sozialethik heraus, siehe Bedorf, Andere, S. 173-177). Gotlind Uls-
höfer hingegen verkennt diese, s. Gotlind Ulshöfer, Soziale Verantwor-
tung aus protestantischer Perspektive. Kriterien für eine Ethik der Hand-
lungsräume angesichts des Corporate-Social-Responsibility-Diskurses, 
Stuttgart 2015,  S. 269.



16 Ulrike Sallandt

von Subjektivierung entstehen situiert, kontextualisiert und 
glokalisiert in der Dimension des Dritten, in komplexen 
Transformationsprozessen. 

„Der Dritte ist anders als der Nächste, aber auch ein anderer 
Nächster und doch auch ein Nächster des Anderen und nicht 
bloß ihm ähnlich.“54 

Nicht eine einzelne subjektive oder intersubjektive Perspektive 
isoliert sich – fällt damit dem totalitären Denken anheim –, 
sondern eine Vielzahl von Perspektiven unterläuft im sozial-
politischen Gefüge immer wieder die Gefahr, binären Macht-
hierarchien zum Opfer zu fallen. Im analektischen Ansatz 
geht es demnach nicht um die Begrenzung des menschlichen 
Subjekts, sondern um dessen Schutz und Befähigung, sich 
situativ seiner begrenzten Freiheit (Vermögen) in der inter-
kulturellen Begegnung mit dem sozial Anderen zu bedienen: 

„Die Freiheit des Subjekts besteht demnach nicht darin, autonom 
bei sich selbst beginnen zu können, sondern aus dem Beginn 
beim Anderen eine Handlung oder einen Sprechakt zu wählen 
oder zu erfinden. Ob das Subjekt auf den Appell mit einer ver-
ständigungsorientierten Kommunikation, einem ritualisierten, 
aber gleichgültigem Nicken, einem Weghören oder mit Gewalt 
antwortet, […] ist der Freiheit des Subjekts überlassen.“55

Vom Anderen her zu denken, ermöglicht eine radikal kriti-
sche Haltung gegenüber dem Eigenen und Vertrauten, wie 
post-/dekoloniale Studien verdeutlichen.56 Die unaufhebbare 
Differenz als konstitutives Element der Kultur- und Gesell-
schaftsanalyse erlaubt es, kulturelle (Homi Bhabha) und ko-
loniale Differenz (Enrique Dussel) als Aushandlungs- und 
Verständigungsräume zu begreifen, die sich der einfachen 
Logik moderner kolonialer Dichotomien entziehen. Damit 
erweitert sich das Verständnis des Interkulturellen um eine 
intrinsisch kritische und politische Dimension, die sich in 
54	 Levinas, Jenseits des Seins, S. 343. 
55	 Bedorf, Andere, S. 173. 
56	 Exemplarisch verweise ich auf Nikita Dhawan, Die Aufklärung vor Euro-

pa retten. Kritische Theorien der Dekolonisierung, Weinheim 2024.  



17Befreiungsethik interkulturell und dekolonial

der transkulturellen Verschiebung und Veränderung von Räu-
men und Grenzräumen immer wieder zeigt. Dem politischen 
Wandel von Raum und Zeit kann nur durch eine konsequente 
analektische, kritische Methode sinnvoll begegnet werden, 
die – der Verantwortung bewusst und zu ihr fähig – situativ 
immer wieder neu fragt, wie diese umzusetzen ist. Dussel hat 
in diesem Sinne seinen Ansatz zeitlebens weiterentwickelt 
und ihn in seiner Vision der Transmoderne dahingehend prä-
zisiert, dass es geopolitisch nicht allein um die Spannung von 
Peripherien und hegemonialem Zentrum gehe57, d.h. um den 
Nord – Südkonflikt zwischen den Ländern des sogenannten 
Globalen Nordens und denen des Globalen Südens. Vielmehr 
müssten Machtasymmetrien und diskursive Zwischenräume 
differenziert innerhalb der Peripherien, innerhalb des Zent-
rums sowie in ihren wechselseitigen Beziehungen ausgelotet 
werden.58 Das interkulturelle Potential dieses Ansatzes grün-
det in der radikal gedachten Exteriorität des absolut Anderen.59 
Erst in der immerwährenden Bereitschaft, von außen Neues 
zu empfangen und Differenzen untereinander anzuerkennen, 
können befreiende menschliche Beziehungen als Orte neuen 
Denkens, Sprechens und Handelns entstehen. Dussels Rede 
von der Transmoderne spiegelt den sich immer wieder öffnen-
den Aushandlungsraum sozialethischen Handelns wider, der 
sich am Ort der Exteriorität interkulturell stiftet und zugleich 
in der konkreten Begegnung mit dem sozial Anderen transkul-
turell neue Perspektiven jenseits des dichotomischen-binären 
Denken zulässt. 

57	 Dussels Ausdruck der Peripherien steht für die unterdrückten Länder des 
sogenannten Globalen Südens, der Ausdruck des Zentrums für die Herr-
schenden des sogenannten globalen Nordens (vgl. Dussel, Philosophie 
der Befreiung, S. 16f.).

58	 Enrique Dussel, Der Gegendiskurs der Moderne, Kölner Vorlesungen, 
Wien 2018, S. 144-148.

59	 Ebd., S. 170.



18 Ulrike Sallandt

„Die postkolonialen Kulturen müssen tatsächlich entkoloniali-
siert werden, doch dazu müssen sie damit beginnen, sich selbst 
einen Wert beizumessen.“60 

Aus dekolonialer Perspektive ist der befreiungsethische An-
satz als ein permanentes Geschehen ,von unten’ zu lesen. Da-
bei muss das Konzept von Ethik selbst kontinuierlich kritisch 
überprüft werden. Die performative Dimension ermöglicht, 
Befreiung weniger nominal als verbal zu verstehen. Auf diese 
Weise entzieht sie sich – in Levinas’ Worten – dem menschli-
chen, tendenziell totalitärem System. Befreiung ist nicht von 
Dauer, vielmehr stiftet sie sich im Augenblick immer wieder 
neu. Noch bevor man sich ihrer bewusst wird, entzieht sie sich 
der menschlichen Verfügungsgewalt, denn nur so bewahrt sie 
ihr widerständiges Potential. Sie entsteht – oder vielmehr: sie 
blitzt auf – im ,Raum’ der Exteriorität und gleicht darin der 
Transzendenz in der Immanenz, dem Einbruch G*ttes in diese 
Welt, der menschlich nicht zu begreifen ist.   

Dekolonisieren verstehe ich hier als einen Prozess, sich 
immer wieder von der Gefahr der Totalität zu befreien. Wal-
ter Mignolo spricht in diesem Zusammenhang von „Ent-
kopplung“ und unterstreicht damit die dekoloniale Aufgabe, 
sich insbesondere epistemologisch vom „hegemoniale[n], 
eurozentrierte[n] modern/kolonialen Paradigma“61 zu lösen. 
Dekoloniale Ethik erscheint insofern als werdendes Befreien 
– als Prozessgeschehen –, in Anlehnung an Levinas als erste 
Philosophie und Theologie. Sie strebt danach, die asymmet-
rischen Macht- und Unterdrückungsstrukturen dezidiert mit 
Blick auf die „Kolonialität des Wissens“62, d.h. epistemolo-
gisch, zu dekonstruieren. Dabei ist die Egopolitik westlichen 
Denkens, Sprechen und Handelns in ihrer Einseitigkeit offen-
zulegen.63 

60	 Ebd. 
61	 Walter Mignolo, Epistemischer Ungehorsam. Rhetorik der Moderne. Lo-

gik der Kolonialität und Grammatik der Dekolonialität. Wien 2012 (Org. 
2006), S. 167.

62	 Brunner, Epistemische Gewalt, S. 46-53, hier: S. 46.
63	 Ebd., S. 168.



19Befreiungsethik interkulturell und dekolonial

Homi Bhabha spricht vom Third Space (Dritten Raum). Als 
performativer Aushandlungsraum konstituiere er sich in der 
sozialpolitischen Begegnung als dem herrschenden System 
unverfügbarer Raum der Exteriorität. Dabei versteht Bhabha 
kulturelle Differenz nicht als Hindernis, das es zu überwinden 
gilt, sondern wertet Differenz räumlich als sich immer wieder 
neu stiftender Ort kritisch-konstruktiver Aushandlungspro-
zesse und dekolonialer Entkopplung auf.64 An die Stelle des 
Strebens nach Eindeutigkeit tritt die Anerkennung von Am-
biguität und Hybridität. Im Verlassen der eigenen vertrauten 
Komfortzone stiftet sich ethisch immer wieder ein dynami-
scher sozialer Begegnungsraum, in dem Wissen in Beziehung, 
d.h. ethisches Wissen, widerständig entsteht. Dussel und Le-
vinas machen erfahrbar, was Exteriorität konkret bedeutet. 
Ethik und Epistemologie sind dabei untrennbar miteinander 
verbunden. „Der Anfang der Befreiung ist vielmehr eine Er-
fahrung“, die unsere Gewohnheiten unterbricht. Sie „fängt 
vor unserem Tun an“. Wir empfangen sie. 

„Die Befreiung von ihrem Anfang, in der Erfahrung […] her 
zu denken, heißt daher, hinter die soziale Freiheit des Subjekts 
zurückzugehen – das Selbst aus seiner subjektiven und sozialen 

Existenz zu befreien. […] Das ist die radikale Befreiung.“65 
Exteriorität schärft das Potential der hier diskutierten Befrei-
ungsethik. Auf diesen Raum hat kein Mensch Zugriff. Er ver-
steht sich als sozialer Diskursraum, der sich in der sozialen 
Dimension des Dritten (Levinas) sowie der Inter- und Trans-
kulturalität (Dussel) stiftet. 

Theologisch lässt sich diese grundlegende Verankerung des 
Raumes von einem dem Menschen unverfügbarem Ursprung 

64	 Homi K. Bhabha, Verortung der Kultur, in: Elisabeth Bronfen u.a. (Hg.), 
Hybride Kulturen. Beiträge zur anglo-amerikanischen Multikulturalis-
musdebatte, Tübingen 1997, S. 123-148, hier S. 127.

65	 Menke, Theorie der Befreiung, S. 14.



20 Ulrike Sallandt

als „Transzendenz in der Immanenz“ 66 lesen.67 Die sozialethi-
sche Anbindung ist demnach kein Produkt einer menschlich 
aufgeklärten Entscheidung; sie ist nicht optional, sondern in 
der Menschwerdung selbst angelegt.68  

Befreiungsethik konkret

Menschsein basiert auf Geschöpflichkeit und Abhängigkeit. 
Menschlichkeit stiftet sich darüber hinaus ausgehend von – 
und außerhalb – hegemonialer asymmetrischer Machtstruk-
turen. Konkret bedeutet dies: Indem der erfahrende, ethisch 
veranlagte Mensch von seiner Verantwortung kritischen Ge-
brauch macht, handelt er in sozialutopischer Anbindung in 
der Spannung zwischen Ist- und Sollzustand. Das dekoloniale 
und dekolonisierende Potential der Befreiungsethik liegt im 
Zwischenraum, den selbstkritischen dauerhaften Befreiungs-
prozess immer wieder neu – unter der gegebenen Bedingung 
von Raum und Zeit – verantworten zu müssen. Globale und 
lokale Prozesse bedingen sich wechselseitig und lassen sich 
ausschließlich durch eine glokal ausgerichtete Verantwortung 
prozesshaft begleiten. Allein in der Spannung von Verantwor-
tungspflicht – ausgehend vom und für den absolut Anderen 
– und Freiheit – gegenüber dem sozialen Anderen – bewahrt 
die Befreiungsethik ihr genuin analektisches Wesen: den Ap-
pell, die Befreiung permanent von sich selbst zu befreien. 

66	 Levinas, Spur des Anderen, S. 131.
67	 Mayra Rivera verdeutlicht u.a. mit Levinas und Dussel im Gespräch 

anschaulich, wie sich Transzendenz, Wesen, Bedeutung und Wirkung 
G*ttes aus dem (neo-)orthodoxen Narrativ theologisch befreien lassen. 
G*tt räume sich, ganz im Sinne des hier diskutierten Ansatzes, seinen/
ihren Ort in dieser Welt ein und trete in eine ethische Beziehung, die sich 
dualistisch-fixierten Vorstellungen von Jenseits und Diesseits entzieht 
und vorbeugt. Der Raum, die Transzendenz G*ttes, ermöglicht wahres 
menschliches Miteinander. Menschen werden allein im Bewusstsein ih-
rer Geschöpflichkeit und Abhängigkeit geboren, siehe Mayra Rivera, The 
Touch of Transcendence: A Postcolonial Theology of God, London 2007.

68	 Theologisch bietet sich hier die Möglichkeit, sozialethische Implikation 
der Christologie körperlich-materiell zu legitimieren. 



21Befreiungsethik interkulturell und dekolonial

„Sie fängt vor unserem Tun an […]. Sie beginnt vor/hinter 
der sozialen Freiheit. Das ist die radikale Befreiung“69. In-
dem sie danach strebt, sich von der eigenen Perspektive zu 
befreien, nimmt sie eine Haltung ein, andere Perspektiven 
anzuerkennen. Die Anerkennung des Perspektivismus unter-
läuft jegliche aktive Methodik. Diese Haltung erscheint als 
„ein Narrativ der Offenheit, Toleranz, Anerkennung und Em-
pathie, gerade indem der eigene Standort mitgedacht wird“70. 
Hartmut von Sass spricht von einer grundsätzlichen Haltung, 
einer Disposition konstitutiven Menschseins – also von ei-
nem Grund, der Menschsein erst ermöglicht und folglich für 
ethisch menschliches, gerechtes Handeln keine Option71, son-
dern eine pflichtgemäße, unausweichliche Verantwortung dar-
stellt. Dieser Perspektivismus ist keine Methode neben ande-
ren (mehr), sondern transzendiert bestehende Zugänge, lässt 
wesenhaft Neues und Anderes zu, will „nicht im Abstrakten 
stecken bleiben“, sondern „engagiert […] sein“72.

Der dekoloniale inter- und transkulturelle befreiungsethi-
sche Ansatz ist insofern Ausdruck einer oppositionellen 
Stimme, die ihren Standort außerhalb herrschender Systeme 
einnimmt und zugleich mittendrin in ihnen verortet ist – in 
sozialutopischer Gestalt. Die dualistisch-binäre Vorstellung 
trägt hier nicht (mehr). Vielmehr geht es darum, die Grenzen 
des Begegnungsraums an sich sowie die konkreten interkul-
turellen Räume immer wieder neu auszuloten. Bei Levinas 
bleibt dieser Raum als Produktions- und Gestaltungsraum der 
Exteriorität zunächst im Hintergrund. Doch leistet er mit der 
Dimension des Dritten einen entscheidenden Beitrag zur So-
zialethik und verharrt nicht in der intersubjektiven Perspekti-
ve. Dussel knüpft daran an und artikuliert die geschöpfliche 
Abhängigkeit zunächst klassisch befreiungsphilosophisch, 
nicht zuletzt sichtbar im Appell, den Schrei zu hören, im 

69	 Ebd., S. 14.
70	 Hartmut von Sass (Hg.), Perspektivismus: Neue Beiträge aus der Er-

kenntnistheorie, Hermeneutik und Ethik, Zürich 2019, S. 33.
71	 Ebd.
72	 Ebd.



22 Ulrike Sallandt

Hören und Sehen des Anderen, im Wahrnehmen der Stimmen 
der Marginalisierten und Nicht-Gehörten. In der Vision der 
Transmoderne erweitert Dussel sein Denken interkulturell 
und geopolitisch-räumlich. Er fordert dazu auf, immer wieder 
neu – neue Schreie – zu hören, genau hinzuhören und anders 
zuzuhören. Räumliche Grenzen des Zentrums und der Peri-
pherien werden aufgebrochen und in ihrer vormals gedach-
ten Dualität unterlaufen. Es geht um vielschichtige, plurale 
Aushandlungsräume, die permanent neu ausgelotet werden 
müssen. Befreiungsräume sind weder von Ewigkeit ethisch 
vorprogrammiert noch universal gültig. 

Befreiungsethik in interkultureller und dekolonialer Per-
spektive verspricht daher keine ethischen Universalpro
gramme, sondern verankert die Genese der Verantwortung im 
Menschsein bzw. in der Menschlichkeit selbst. Der ethische 
Mensch im Sinne des wahren Menschen ist demnach fähig, 
ethische Aushandlungsräume zu verantworten, Beziehungen 
mit Anderen zu gestalten und sich situativ, kontext- und alte-
ritätssensibel den Anforderungen zu stellen. Normative Ori-
entierung liegt in der Passivität, im analektischen Moment. 
Lösungsansätze gründen demnach in der Anerkennung kultu-
reller (absoluter) Differenz, die folglich Differenz nicht dua-
listisch trennend versteht, sondern sie als Raum konstruktiver 
Anbindung erfahrbar macht. 

Ausblick 

Die Raumperspektive ermöglicht es, im Rahmen der disku-
tierten Befreiungsethik komplexe globale Ungerechtigkeiten 
in sozialethischen Debatten sichtbar zu machen und verant-
wortungsethisch zu reflektieren. Der Ausbruch aus eindimen-
sionalen dualistischen Logiken eröffnet einen entscheidenden 
Perspektiven- und Methodenwechsel. Dieser begegnet dem 
Umstand, dass angewandte Ethik und Bereichsethiken den so-
zipolitischen Verflechtungen innerhalb globaler ökonomischer 
Ungerechtigkeiten nicht immer gerecht werden. Komplexe 
Handlungszusammenhänge werden aufgrund einer Vielzahl 



23Befreiungsethik interkulturell und dekolonial

kultureller und politischer Faktoren sowie struktureller Varia-
blen häufig nur reduziert erfasst.73 Dadurch bleiben komplexe 
Machtstrukturen teils bewusst, teils unbewusst unerkannt; ko-
loniale Unterdrückungsmechanismen und -logiken werden re-
produziert, während Lösungsansätze unterkomplex reflektiert 
werden. Das Leben im global village (Marshall McLuhan), in 
dem Globales und Lokales einerseits immer näher zusammen-
rücken und andererseits gerade dadurch soziale Ungerechtig-
keiten auf engstem – auch digitalem – Raum sichtbar werden, 
institutionalisiert den Schrei der Armen. Ihnen werden so-
wohl das „Recht, Rechte zu haben“74 als auch die „Freiheit, 
frei zu sein“75 verwehrt. Mit Emmanuel Levinas und Enrique 
Dussel wird eine Spur gelegt76, die sich menschlicher Gewalt 
und individuellen Machtinteressen entzieht, sodass die unaus-
weichliche Verantwortung – gegründet im absolut Anderen  
– in komplexen Handlungsräumen und -prozessen normativ 
wirken kann. Theologisch fundiert sich die Verantwortung 
als politisch-kritische Instanz, die im geschöpflichen, genuin 
ethischen Dasein des Menschen angelegt ist.        

73	 Ulshöfer, Soziale Verantwortung, S. 341
74	 Hannah Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, München 

1955.  
75	 Hannah Arendt, Die Freiheit frei zu sein, München 2018.
76	 Levinas, Die Spur des Anderen, S. 230. 

Zur Autorin:
Dr.‘in Ulrike Sallandt, Professorin für Evangelische Theolo-
gie mit Schwerpunkt Systematische Theologie und Ökumene 
an der Carl-Ossietzky-Universität in Oldenburg.


