Ulrike Sallandt

BEFREIUNGSETHIK INTERKULTURELL UND DEKOLONIAL —
ENRIQUE DUSSEL UND EMMANUEL LEVINAS IM GESPRACH

Einfiihrende Uberlegungen

Nicht selten fithren Befreiungsbewegungen in neue Abhén-
gigkeits- und Herrschaftsverhéltnisse. Die Abschaffung der
offiziellen Sklaverei miindete in das Phdnomen der moder-
nen Sklaverei, die — laut dem Modern Slavery Index' — mehr
Sklav:innen hervorbrachte als je zuvor. Auch feministische
Bewegungen im Westen vernachlissig(t)en die kulturellen
und soziopolitischen Unterschiede und ignorier(t)en schlicht-
weg konkrete Lebenswirklichkeiten im sogenannten globa-
len Siiden — etwa in Lateinamerika.? Warum ist Befreiung
gescheitert und wie kdnnte es anders gehen? Das Dilemma
zeigt(e) sich darin, dass Befreiungs- und Widerstandsfor-
men gegen eine herrschende, unterdriickende Situation nicht
herausfiihr(t)en, sondern vielmehr in neue Abhéngigkeitsver-
héltnisse tiberfiihr(t)en und damit das grundsétzliche Anliegen
von Befreiung scheitert(e). Befreiung und Widerstand miissen
sich folglich permanent von sich selbst befreien. Kurz gesagt:
Allein die Selbstbefreiung der Befreiung kann sie von ihrem
Absolutheitsanspruch (frei zu machen) befreien:

,Es gibt keinen Weg, keine Methode der Kritik, die uns zu ei-
nem normativen Gehalt fiihrt, der frei von Herrschaft ist. Jeder
Anspruch, den die Kritik in seinem Gehalt und Grund als eman-
zipatorisch identifiziert, ist zweideutig, widerspriichlich, der
Keim neuer Herrschaft oder Knechtschaft. 3

https://www.walkfree.org/global-slavery-index/map/, Zugriff am:
28.01.2026.

Siehe die dekolonialen feministischen Stimmen wie Maria Lugones und
Rita Laura Segato.

3 Christoph Menke, Theorie der Befreiung, Berlin 2025, S. 12.

© theologie.geschichte 21 (2026)
DOI: https://doi.org/10.48603/tg-2026-art- 1

ayo1yosab-aibojoay)


https://www.walkfree.org/global-slavery-index/map/

2 Ulrike Sallandt

Befreiung wird hier nicht als Gegenstand, als etwas essentiell
Fixiertes verstanden. Vielmehr muss Befreiung performativ
immer wieder erfahrbar (gemacht) werden. (Selbst-)Befrei-
ung gibt es also nur, indem sie die Vielfalt der Perspektiven,
Standpunkte und Meinungen einbezieht und zugleich infra-
ge stellt. In Bewegung, rdumlich-situativ angebunden, bleibt
sie aufmerksam, sich ihrer eigenen Grenzen bewusst — und
wird ausschlieB3lich in diesem Bewusstsein, sich stets selbst
befreien zu miissen, (politisch) wirksam. ,,Das ist die Dyna-
mik und Dialektik der Befreiung*.* Sie kdmpft immer einen
doppelten Kampf: gegen die Unterdriickungen eines konkre-
ten Systems (von auBen) und gegen die in ihr selbst, d.h. in
ihren Trager:innen, angelegte lauernde Gefahr, neue totalitdre
Ordnungen, Strukturen und Abhéingigkeitsverhéltnisse zu er-
schaffen.

Im Wissen um diese Problematik frage ich im Folgenden
nach dem philosophischen Umgang mit der Kategorie der
Exterioritit. Sowohl Emmanuel Levinas als auch Enrique
Dussel fordern mit diesem Konzept einen radikalen Neuan-
fang des philosophischen und ethischen Denkens, Sprechens
und Handelns, der jeweils vom Unverfligbaren als Realitét
ausgehen soll.> Inmitten ganz unterschiedlicher historischer
Lebenswirklichkeiten werten beide philosophischen Ansétze
die Dimensionen von Ethik, Korperlichkeit und Sinnlichkeit
auf und fragen nach der Bedingung, dem radikalen ,Auflen’
des eigenen Ich. Levinas versteht Exterioritdt als das abso-
lut Andere, wihrend Dussel den Begriff geopolitisch aufladt:
Die Philosophie der Exterioritdt ist ein Denken auBlerhalb des
hegemonialen Diskurses. Im Folgenden vertiefe ich beide
Ansitze, setze sie zueinander in Beziehung und lote anschlie-
Bend das Potential der Befreiungsethik aus. Sodann vertie-
fe ich erstens ihre Beziehung in inter- bzw. transkultureller
Dimension und verdichte sowie problematisiere zweitens

4 Ebd., S. 13.

> Vgl. Emmanuel Levinas, Totalitit und Unendlichkeit, Freiburg i.Br./
Miinchen °2014 (frz. Org. 1980), Enrique Dussel, Philosophie der Be-
freiung, Hamburg 31989 (span.Orig.1977).



Befreiungsethik interkulturell und dekolonial 3

kritisch, inwiefern der Herausforderung der Befreiung verant-
wortungsbewusst dekolonial bzw. dekolonisierend im Third
Space (Homi Bhabha) begegnet werden kann.

Emmanuel Levinas

In seinen zwei Hauptwerken Totalitit und Unendlichkeit
(1980) sowie Jenseits des Seins: oder anders als sein ge-
schieht (1974) entfaltet Emmanuel Levinas seinen Ansatz der
radikalen Alteritdt und somit sein Verstéindnis der Exteriori-
tét. Wihrend der frithe Levinas fiir den Bruch mit der abend-
landischen Ontologie steht,® entwickelt und vertieft der spite
diesen Bruch dahingehend, das Unendliche im Hier-und-Jetzt
als ,,ethische Transzendenz* und ,,ethischen Leib*“’ zu inter-
pretieren. Dieses Narrativ ermdglicht es, den Einbruch G*ttes
in das endliche Dasein als das wahre Menschsein zu lesen.®
In der Asymmetrie der Begegnung zwischen dem Endlichen
und Unendlichen — theologisch zwischen Mensch und G*tt
— verortet Levinas die Geburtsstunde eines neuen Humanis-
mus. Er spricht vom Antlitz, von einer Begegnung, die nicht
von Dauer ist, sondern sich vielmehr immer wieder neu im
Augenblick ereignet. Nur von einem aufBerordentlichen dy-
namischen Ort aus, ndmlich dem der Exterioritit, sind der
Bruch mit der Totalitit sowie die unauthorliche Befreiung von
gesellschaftlich eingefahrenen, einseitigen Strukturen hin zu
einem politischen Leben in Differenz und Pluralitdt tiberhaupt
denkbar.’ ,,Das Sein ist Exterioritit“!® schreibt Levinas am

¢ Emmanuel Levinas, Die Spur des Anderen. Untersuchungen zur Phd-

nomenologie und Sozialphilosophie. Freiburg i.Br./Miinchen 2012 (dt.

Org. 1983), S. 120-139, hier bes. S. 130.

Emmanuel Levinas, Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht,

Freiburg i.Br./Miinchen 2011 (frz. Org. 1974), 242f.

Emmanuel Levinas, Wenn Gott ins Denken einfillt. Diskurse iiber die

Betroffenheit von Transzendenz, Freiburg i.Br./Miinchen *2004 (frz. Org.

1982), S. 255.

> Ulrike Sallandt, Alteritit und Sprache. Grundriss einer Theologie des
Verlassens, Leipzig 2024, S. 33.

10" Levinas, Totalitdt und Unendlichkeit, S. 419.



4 Ulrike Sallandt

Ende von Totalitdt und Unendlichkeit. Das entscheidende
Moment liegt darin, dass

,der eigentliche Vollzug [des menschlichen] Seins [...] in der
Exterioritét [liegt], und kein Denken [...] dem Sein besser zu
gehorchen [vermag] als dasjenige, das sich von dieser Exteriori-
tat beherrschen 1a6t“!.

Exterioritdt als Bruch: Menschlichkeit anders denken

Exterioritdt als Bruch ermdglicht es, bewusst gemachte
Abhiéngigkeit korperlicher, sozialer und/oder politischer
Zuschreibung als menschliches Unvermogen zu erkennen.
Zugleich offenbart sie sich selbst (permanent) als (Geburts-)
Ort ethischen, menschlichen Handelns. Levinas Kritisiert
scharf die Alterititsvergessenheit, die sich in dem Augen-
blick einstelle, in dem die Totalitit — mit anderen Worten
jedwede Art menschlichen Absolutheitsanspruchs — absolute
Giiltigkeit einfordere.

,,Das Aufbrechen der Totalitdt [hingegen], der Protest gegen die
panoramahafte Struktur des Seins, betrifft das eigentliche Exis-
tieren des Seins.“!?

Im Prozess, Gegebenes von einem Standort auBerhalb kritisch
wahrzunehmen, wird Asthetik aufgewertet: Raum 6ffnet sich,
wahre Subjektivitit des menschlichen Selbst zu empfangen
und zu empfinden, anstatt vergeblich aus eigenen Kréften da-
nach zu streben.'* Radikal passiv ist der Mensch der Alteritit,
dem Unendlichen, G*tt, ausgeliefert. Genaugenommen wird
der Mensch erst Mensch, indem er sich seiner kdrperlichen
Abhiéngigkeit (Geschopflichkeit) bewusst wird. In dieser leib-
lichen Riickkehr (Rekurrenz'¥), so umschreibt es Levinas,
zeige sich der wahre Mensch als soziales Beziehungswesen.

T Ebd.

2 Ebd., S. 426.

13 Sallandt, Alteritit und Sprache, S. 46.

Mit dem Ausdruck der ,,Rekurrenz®, frz. Récurrence (siche Levinas, Jen-
seits des Seins, S. 227, Anmerkung a), betont Levinas die Riickkehr zum



Befreiungsethik interkulturell und dekolonial 5

Die Passivitit dient Levinas dazu, die Freiheit des Menschen
primdér als permanentes Befreiungs- und Offenbarungsgesche-
hen zu denken, das erfahren bzw. empfangen wird. Dadurch
gewinnt die Dimension der absoluten Alteritdt an Bedeu-
tung."”® Sie — nicht zuletzt der Tod als Alteritdt par excellence
— bestimme den Menschen und begriinde dessen Menschsein
bzw. die Menschlichkeit, da der Mensch sich nicht selbst
den Grund seines Daseins geben kann. Levinas denkt René
Descartes® Idee vom Unendlichen anders, nicht primér mit
Blick auf die res cogitans — dem kognitiv fahigen Ich —, son-
dern theologisch dahinter. Nicht der Mensch ist aus sich selbst
in der Lage, zu sich zu gelangen; vielmehr ermoglicht erst
die Idee des Unendlichen dem menschlichen Wesen die Riick-
kehr zu sich selbst. Levinas betont diese Riickkehr als ,etwas’
dem Subjekt Vor-laufiges. Dabei geht es immer wieder darum,
die biologische, zugleich ethisch gedeutete Abhéngigkeit des
menschlichen Werdens zu verdeutlichen. Nicht zuletzt auf-
grund seiner konkreten Erfahrungen im Dritten Reich denkt
Levinas den neuen Humanismus als Aufbruch des Unmensch-
lichen ausgehend vom absolut Anderen!®, an einem Ort
auflerhalb menschlicher Verfligungsgewalt, denn allein dieser
unverfligbare Ort verspreche Freiheit. ,,Kann man nicht einen
Sinn fiir die Freiheit selbst finden [...] gerade von der Passivi-
tit des Menschlichen aus [...]?“!” Moglicher Kritik, ,,sich der
Schicksalshaftigkeit oder der Determination auszuliefern*'®,
widerspricht Levinas radikal.

Die sich von dieser Passivitdt eingeengte Stimme der Auf-
klarung beschwichtigt Levinas, denn es sei das ,,Gutsein des
Guten®, das gebiete.!” Zur Fihigkeit, ethisch in Freiheit, die

leiblichen Ursprung, zum Bewusstsein der leiblichen Abhdngigkeit, sie-
he Sallandt, Alteritit und Sprache, S. 70.

15 Sallandt, Alteritit und Sprache, S. 74.

Emmanuel Levinas, Humanismus des anderen Menschen, Hamburg

2005, S. 61-84.

17 Ebd., S. 69.

" Ebd.,, S. 70.

¥ Ebd., S. 75.



6 Ulrike Sallandt

,,dem Guten verbiindet [ist], jenseits und auBerhalb von allem
Sein liegt“ ?°, zu handeln, werde der Mensch demzufolge er-
wiahlt. Im Begehren, in einer Sehnsucht, die nicht menschlich
erfiillt werden kann, offenbare sich die Dimension der Vorlau-
figkeit — nicht der Determination. Levinas spricht in diesem
Zusammenhang von Innerlichkeit:

,,Die Innerlichkeit ist die Tatsache, daB es im Sein etwas gibt,
was dem Anfangen voraus geht, da3 sich aber das, was voraus-
geht, nicht dem freien Blick [...] darbietet, [...] es hat nicht die
Zone des Bewusstseins durchquert und lédsst sich nicht wieder
herbeiholen, etwas, das dem Anfangen und dem Prinzip voran-
geht, das auf an-archische Weise trotz des Seins ist, kehrt das
Sein um oder geht ihm voraus.“?!

Diese Innerlichkeit unterlduft jegliche Art menschlich ge-
dachter Systeme. In ihrer ungreifbaren Gestalt ist sie fiir Levi-
nas Ausdruck der ,,Verantwortung, die friiher ist als die Frei-
heit[...], die jedem freien Engagement vorangeht“??, Ethische
Verantwortung mehr noch: Menschlichkeit an sich denkt Le-
vinas allein im absolut Anderen.” Die Ubernahme von Ver-
antwortung fiir den Anderen ermdgliche es dem Menschen,
dass er sich seiner selbst bewusst werde.?* Im Horizont dieser
Erwihlung verfiige der Mensch folglich nicht mehr iiber den
Anderen, sondern entdecke durch jenen sein eigenes wahres
Dasein im lebensstiftenden Gehorsam.?® Diese Grenze kann
vom Menschen nicht iiberwunden, sondern ausschlief3lich er-
fahren werden. Das menschliche Bediirfnis nach Fortschritt
und Entwicklung kommt hier an seine Grenzen, die nicht im
hegelianischen Sinne aufzuheben moglich sind. Ganz im Ge-
genteil: Diese schiitzenden Raum stiftende Grenze bedingt als
Ort der Exterioritit menschliche Fahigkeiten. Seinem wahren

20 Levinas, Jenseits des Seins, S. 261

2 Ebd., S. 72.

2 Ebd., S. 73.

3 Sallandt, Alteritdit und Sprache, S. 73.

24 Levinas, Jenseits des Seins, S. 181f.

2 Emmanuel Levinas, Zwischen uns. Versuche iiber das Denken an den
Anderen, Miinchen 1995 (org. 1919), S. 203.



Befreiungsethik interkulturell und dekolonial 7

menschlichen Wesen entfremdet, ist der Mensch einem un-
aufhorlichen Befreiungsprozess ausgeliefert, zugleich findet
er genau darin normative ethische Orientierung und kann
mit den sozial Anderen in Beziehung treten.”® Enrique Dus-
sel spricht in diesem Zusammenhang von der analektischen
Methode.?” Diese vollzieht sich — in Abgrenzung zur dialek-
tischen — im ,Raum’ auBlerhalb des Systems und stiftet diesen
zugleich. Beyond the system erfahre das Subjekt grundlegende
Orientierung vom absolut Anderen (theologisch von G*tt).
A priori denkt Levinas diesen Ort der Begegnung, der das Sei-
ende zum menschlichen Subjekt werden ldsst und es befdhigt,
Verantwortung zu iibernehmen. Levinas Interesse liegt darin,

,.die Genese des Begriffs der Verantwortung zu bestimmen und
die Frage zu beantworten, wie es dazu kommt, dass jemand
iiberhaupt [ethisch] verantwortlich sein soll“?,

Dabei argumentiert er theologisch, indem er die Ethik als erste
Philosophie nicht ontologisch oder epistemologisch, sondern
theologisch als dem Bewusstsein vorldufig denkt. Die geldu-
fige Kritik, Levinas beschneide damit das autonome Subjekt
der Aufklérung, trigt nicht, da es ihm ,nur’ um das ,,Dass* der
Verantwortung geht; die Art und Weise, wie Verantwortung
ibernommen werden soll, bleibt der Freiheit menschlicher
Entscheidung und Handlung iiberlassen.?

% Thomas Bedorf arbeitet die Unterscheidung zwischen dem absolut An-
deren und dem sozial Anderen bei Levinas zugunsten von dessen Beitrag
zur Sozialethik heraus, siche Thomas Bedorf, Andere. Einfiihrung in die
Sozialphilosophie, Bielefeld 2011, S. 173-177.

27 Enrique Dussel, An Ethics of Liberation: Fundamental Hypothesis, in:
Beyond Philosophy. Ethics, History, Marxism and Liberation Theology,
Lanham 2003, S. 135-148, hier: S. 139.

2 Bedorf, Andere, S. 172.

¥ Ebd. Ich folge Bedorf nicht in der Unterscheidung einer religiésen oder
sikularen Lesart von Levinas. Entscheidend ist, dass die Dimension des
Anderen eine dem Menschen unverfiigbare ,Rdumlichkeit’ ausdriickt.



8 Ulrike Sallandt

Enrique Dussel

Unter Einfluss von Levinas entwickelt Enrique Dussel — aus-
gehend von und iiber die Methode der negativen Dialektik
hinaus®® — sein philosophisch-ethisches Denken. Anhand der
Begriffe anadialektisch und analektisch konkretisiert er die
Bedeutung der Exterioritdt in politischer Hinsicht. Dussel
begegnet den Schriften des jiidischen Philosophen wéhrend
seines Europaaufenthaltes. Sein Werk Philosophie der Be-
freiung (1977) ist maBBgeblich vom Alterititsdenken Levinas’
geprigt. Der Ort auerhalb des herrschenden hegemonialen
Systems ist der Standpunkt, von dem aus eigenstindig latein-
amerikanische Philosophien gedacht und entwickelt werden
miissen. Erst in Europa werden ihm die Augen gedffnet: ,,Es
gibt keine universale Philosophie*®!. Bis zu diesem Zeitpunkt
hatte er in seinem Land ausschlieBlich européische Philoso-
phie studiert.*> Es sind die Peripherien, die unsichtbaren Orte
(der Exterioritdt) an den Réndern der lateinamerikanischen
Gesellschaften, die gehort werden miissen. Indem der eigene
Kontext in den Vordergrund riicke, marginalisierte Stimmen
und Diskurse gehort wiirden, kdnnten sich lateinamerikani-
sche Philosophien situativ eingebettet und eigensténdig ent-
wickeln.*

% Traditionell driickt der Ausdruck der Dialektik einen Widerstand in ei-
ner Beziehung aus. Der Begriff der Negativen Dialektik im Sinne von
Theodor W. Adorno schérft in dieser Hinsicht den Widerspruch und die
Differenz, beugt zu schneller Versohnung vor, siche Theodor W. Ador-
no, Negative Dialektik, Frankfurt a.M. 1966, S. 15. Dussel radikalisiert
sodann die Bedeutung der absoluten Differenz, die erst die diskursive
Teilhabe peripherer Perspektiven von Widerstand und Befreiung im glo-
kalen Diskurs moglich macht, siche Dussel, Philosophie der Befieiung,
S. 1711
Ulrike Sallandt, Es gibt keine universale Philosophie!, in: Feinschwarz,
16.09.2024, https://www.feinschwarz.net/es-gibt-keine-universale-
philosophie/, Zugriff am: 28.01.2026.
32 Anton Peter, Enrique Dussel. Offenbarung Gottes im Anderen, Mainz
1997, S. 13-27, hier: S. 15.
3 Dussel, Philosophie der Befreiung, hier S. 192-194.

31


https://www.feinschwarz.net/es-gibt-keine-universale-philosophie/
https://www.feinschwarz.net/es-gibt-keine-universale-philosophie/

Befreiungsethik interkulturell und dekolonial 9

Exterioritit als zentraler Begriff der Philosophie der
Befreiung

,»Wir ndhern uns der wichtigsten Kategorie der Philosophie
der Befreiung [...]. Bis zu diesem war unser Diskurs eine Art
Zusammenfassung von bereits Bekanntem. [...] Wenn wir uns
der Realitiit als Exterioritdt zuwenden und die Exterioritét, die
wir erforschen, eine neue historische Realitét ist, dann kann die
Philosophie, die von dieser Tatsache ausgeht, [...] nicht weniger
neu sein.***

Exterioritdt offenbart sich hier als Ort der Systemkritik. Sie
ermoglicht eine kritische Distanz zur herrschenden Domi-
nanzkultur und wertet die Dimension des Raumes auf, die im
Zuge des linear gedachten Entwicklungs- und Fortschrittsge-
danken der Moderne in den Hintergrund getreten ist.

,Die rdumliche Metapher der Exterioritit kann zu mehr als
einer Aquivokation fithren. Wir konnen sie auch als ,Aufer-
halb® im Gegensatz zum Horizont des Seins des Systems [...]
bezeichnen.

Kritik am herrschenden System kann nur dann sichtbar wer-
den, wenn kritische differenzierte Distanz mdglich ist. Indem
Exterioritit Ausdruck der Differenz bzw. der kritischen Hal-
tung zum System ist, erdffnet sie einen Raum, ,,in dem der
andere Mensch sich selbst offenbart, der Mensch, der frei ist,
d.h. nicht von (m)einem ,,System konditioniert* ¢, Dussel
konkretisiert die Exterioritét folgendermalien:

,Der Andere ist der prizise Begriff, durch den wir die Exteriori-
tdt an sich ausdriicken werden, als historische, nicht nur kosmi-
sche und physische Exterioritdt. Der Andere ist die Alteritét aller
moglicher Systeme, jenseits des Selbst.“¥’

% Ebd., S. 54.
3 Ebd.

% Ebd., S. 55.
Y Ebd., S. 57.



10 Ulrike Sallandt

Zugleich ermoglicht Dussel gerade mit dem Begriff des Ande-
ren einen ethischen, performativen Raum.

,,Der Andere offenbart sich mit der Schérfe seiner Exterioritét
als anderer, wenn er [...] als nicht angepaf3t und nicht alltdg-
lich, als auflergewdhnlich und herausragend [jenseits der Norm],
wenn er auf uns als der Arme und Unterdriickte einstiirmt.*

Die rdumliche Verortung und Prézisierung der Exterioritédt
lasst sie als rdumliche Dimension der Freiheit erkennen.

,Der Andere ist die Exterioritét jeder Totalitét, weil er frei ist.
Freiheit bedeutet hier nicht eine bestimmte Wahlmoglichkeit
[...]. Freiheit ist hier die Unbestimmtheit des Anderen in Bezug
auf die Welt [...].%¥

Die ,,Logik der Exterioritdt“?, die konkretes, menschliches
Handeln erst ermdglicht, duBlert sich folglich darin, dass
menschliches Werden stets von einem unverfiigbaren An-
deren getragen und gerade dadurch menschlich wird. Diese
unabdingbare Grundvoraussetzung begriindet Dussels Me-
thode der Analektik. Der Andere bleibt konstitutiv bedeutsam,
komme, was wolle. Das menschlich Unverfiigbare stiftet und
schiitzt demzufolge die Rdume, in denen sich Freiheit und
Personlichkeit menschlich ausbilden.*! Zusammengefasst
lasst sich sagen: Exterioritit als rdumliche Dimension der
Freiheit 6ffnet sich vom Anderen aus (analektisch). Dieses
Andere, dem Menschen Unverfiigbare, begriindet — dem end-
lichen Bewusstsein vorldufig — Wiirde und Einzigartigkeit.
Alles Strukturelle, vom Menschen Geformte, ist demgegen-
tiber nachtréglich.

% Ebd.

® Ebd., S. 59.
“ Ebd, S. 56.
4 Ebd., S. 59.



Befreiungsethik interkulturell und dekolonial 11

Exterioritdt als zentraler Begriff des Glaubens

Dem Bruch, der sich im Prozess menschlichen Werdens ereig-
net, kann nur im Glauben begegnet werden.

,,Der Andere kann nicht von einem Ort innerhalb des Systems
interpretiert, analysiert oder studiert werden [...]. Was die Ver-
nunft niemals umgreifen kann — das Geheimnis des Anderen als
anderen — das kann nur der Glaube durchdringen. [...] Glauben
bedeutet, das Wort des Anderen anzunehmen, weil sich der An-
dere offenbart.“+

Es handelt sich demnach um ein Wagnis, einen Sprung — um
mit den Worten des Philosophen und Theologen Soren Kier-
kegaard zu sprechen. Es gibt keine Gewissheit, weder eines
greifbaren Ziels noch eines logischen Grundes, sich dem An-
deren auszuliefern. Exterioritit anzuerkennen ist allein im
Glauben moglich, der auf den Anderen vertrauen ldsst und die
Angst vor dem Unverfligbaren nimmt.

,,Glauben heiflt, sich selbst in einen leeren Raum begeben, weil
der Andere weil3, dal es am Boden des Abgrunds Wasser gibt
und dort keine Gefahr besteht.“?

Die Gewissheit liegt exklusiv im Vertrauen auf und in der Ver-
antwortung flir das/den Andere(n). Exterioritét offenbart sich
demzufolge als zentraler Begriff des Glaubens, wenn keine
egoistischen Interessen leitend sind, sondern der (leere) Zwi-
schenraum empfangen wird. Im Gegensatz zu Levinas arbei-
tet Dussel deutlicher heraus, wie es moglich ist, die (An-)Bin-
dung zwischen System (Totalitdt) und Exterioritit zu denken.

“ Ebd, S. 61.
4 Ebd.



12 Ulrike Sallandt

Exterioritdt als innere Transzendentalitdt*

Im Aufbruch aus gesellschaftlichen hegemonialen Strukturen
werden Differenzen sichtbar, die neue Riume 6ffnen und pa-
radoxerweise die (An-)Bindung zwischen Innen und Aufen
(des Systems) zulassen. Diese Moglichkeit, in Beziehung zu
treten, nennt Dussel ,,innere Transzendentalitidt”. ,, Keine Per-
son ist als solche absolut und nur Teil eines Systems. Alle [...]
besitzen eine Transzendentalitédt**. Der Begriff der Transzen-
dentalitdt driickt aus, dass alle Menschen iiber das dem Sys-
tem Vorldufige verfiigen. Exterioritit als innere Transzenden-
talitdt lasst sich folglich als vorldufig gedachte Kontaktzone
der werdenden Menschlichkeit lesen, die alles vom Menschen
nachtriaglich Gemachte trdgt. Ohne diese Kontaktzone —
die in den Zwischen- und Beziehungsrdumen sichtbar wird
— ist Menschliches unmoglich. Das gilt — und damit geht
Dussel iiber ein vereinfachtes dualistisches Verstdndnis von
Herrschaftsverhiltnissen hinaus — fiir alle(s).

,An erster Stelle ist der Unterdriicker ein Unterdriicker [...],
[aber] Mitglieder der herrschenden biirgerlichen Klasse
sind selbst Opfer des Kapitals, und die Uberwindung des
Kapitalismus wird sie von der Sklaverei befreien.

Kritische Beobachtungen

Bei beiden Denkern zeigt sich ein radikaler Bruch in und mit
ihrem jeweiligen zeitgeschichtlichen Kontext des Denkens,

# Der Begriff wurde von Immanuel Kant geprégt. Transzendental umfasst

die Bedingungen der Moglichkeit menschlicher Erkenntnis. Kant spricht
in dieser Hinsicht von strukturellen Anlagen, die menschliche Erfahrung
und Erkenntnis ermdglichen, siche Immanuel Kant, Kritik der reinen
Vernunft, Einleitung VII, A12/B25. In gewisser Weise macht sich Dus-
sel diese Bedeutung zu eigen, zugleich verankert er sie im Gegensatz zu
Kant im analektischen Denken im Anderen, sprich am Ort der Exteriori-
tat, nicht des fahigen Ichs (Kant).

4 Dussel, Philosophie der Befreiung, S. 62.

4 Ebd.



Befreiungsethik interkulturell und dekolonial 13

Sprechens und Handelns, ausgelost durch am eigenen Leib
gemachte Erfahrungen von epistemologischer und ethischer
Reichweite. Wihrend Levinas die Exterioritét transzendental-
ethisch bestimmt, radikalisiert Dussel diesen Ansatz geopoli-
tisch und sozialanalytisch. Dussel selbst sagt von sich, Levi-
nas habe ihn aus dem ontologischen Schlummer geweckt.*’
Zugleich bt er konstruktiv Kritik:

,Levinas beschreibe die Exterioritit des Anderen noch zu pha-
nomenologisch und zu wenig von einer politischen Okonomie
her. [...] Gerade aus lateinamerikanischer Sicht miisse der
ethische Ruf des Anderen, der Armen und Unterdriickten, auch
in seinen strukturellen Zusammenhédngen — im Kontext syste-
matisch produzierter Verarmung und Ausbeutung — und in ge-
sellschaftsverdndernder Absicht sozialanalytisch und sozialge-
schichtlich interpretiert werden.“#

Die raumlich gedachte Exterioritdt — das Auferhalb des Sys-
tems — erfahrt hier eine konkrete materielle und gesellschaft-
liche Sichtbarkeit, eine sozialethisch-politische Konkretion.
(Sichtbare) Orte der Exterioritdt* lassen den Ruf des (abso-
lut) Anderen, des Unverfiigbaren, des AuBerordentlichen,
des Jenseits sichtbar und horbar erfahren. Dussel verortet
die Exterioritdt im geopolitischen Kontext und konkretisiert
damit den Appell zur Verantwortung, der bei Levinas zwar
grundgelegt, jedoch zunichst sozialethisch unterkomplex er-
scheint. Als dem Bewusstsein vorldufig spricht Levinas vom
Primat der Ethik als erster Philosophie.’® Ethik im Sinne der
grundlegenden Beziehungshaftigkeit des Menschen offenbart
sich demzufolge als Geburtsort des Menschseins: Der wahre
Mensch kann/muss ethische Verantwortung fiir den Anderen
iibernehmen. Dieses vom absolut Anderen bedingte Vermo-
gen muss sich in der sozialen Welt behaupten. Ethik — der

47 Peter, Enrique Dussel, S. 70.

“ Ebd.

% Lebenswirklichkeiten, die sich auBerhalb des herrschenden Systems be-
finden und nicht auf der politischen Agenda erscheinen.

0 Levinas, Totalitdt und Unendlichkeit, S. 56.



14 Ulrike Sallandt

Appell zur ethischen Verantwortung — unterliegt wie alle
anderen gesellschaftlichen Systeme der Gefahr der epistemi-
schen und kolonialen Gewalt, hegemonialen Machtstruktu-
ren zu verfallen.”® Gemeinsam konnen Dussels und Levinas’
Denkansétze dem epistemologischen Dilemma vorbeugen,
sich systemimmanent oder systemtranszendent zu verlieren,
da sie primir ethisch anstatt ontologisch oder epistemologisch
argumentieren. Der ethische Ansatz, prinzipiell analektisch
verankert, unterlduft bindre Strukturen und wirkt Machtasym-
metrien entgegen. Damit leisten Dussel und Levinas einen
konstruktiven kritischen Beitrag fiir eine zukunftstragende
Sozialethik. Permanent selbstkritisch gilt es zu reflektieren,
wie Verantwortung kontextuell eingebettet umzusetzen ist. Thr
Ansatz, die menschliche Selbstbeziehung kritisch-analektisch
zu denken, ermdoglicht es, den globalen Kontext alteritéts-
sensibel wahrzunehmen, situativ-lokal zu analysieren und
gesellschaftliches sowie politisches Handeln glokal — ausge-
hend von und zugunsten einer performativen Befreiungsethik
— inter- und transkulturell zu hinterfragen. Dabei sind die
Dimensionen des Globalen und Lokalen als fluide Prozess-
rdume zu verstehen, die sich wechselseitig beeinflussen und
verdndern. Geschichte erzdhlt sich nicht teleologisch auf ein
vorab gesetztes Ziel hin, sondern nimmt vielmehr in den plu-
ralen Rdumlichkeiten der Gegenwart und deren jeweiligen si-
tuativen Geschichten differenzierte Gestalt an. Das moderne
Paradigma der Zeit erweitert sich im Faktum der Pluralitdt
(Hannah Arendt), das iiber Arendt hinaus kontextuell, kul-
turell und politisch differenziert verantwortet werden muss.
Das Forschungskollektiv Modernitdit/Kolonialitit, zu dem
auch Dussel gehorte, hat sich dieser Relecture und den damit
verbundenen ethischen Implikationen angenommen.*? Im Fol-
genden intendiere ich, insbesondere die Trag- und Reichweite
des Sozialpolitischen einer Befreiungsethik interkulturell und

5! Claudia Brunner, Epistemische Gewalt. Wissen und Herrschaft in der ko-
lonialen Moderne, Bielefeld 2020, S. 298f.

52 Sebastian Garbe u. Pablo Quintero (Hg.), Kolonialitdit der Macht. De/Ko-
loniale Konflikte: zwischen Theorie und Praxis, Miinster 2013, S. 31-52.



Befreiungsethik interkulturell und dekolonial 15

dekolonial in gewisser Kontinuitit dieses Kollektivs in La-
teinamerika zu konturieren.

Eine Vertiefung: Inter- und Transkulturalitit — Dekolonisieren
— Third Space

Die Dimensionen der Interkulturalitit und Transkulturalitdt
beruhen auf einem Verstdndnis von Kulturellem als Raum so-
zialer Andersartigkeit. Zugleich begriinden Inter- und Trans-
kulturalitit diese soziale Andersartigkeit, insofern sie das
Kulturelle als prozesshafte, diskursive Begegnung von Alte-
ritdten stiftet. Ndhe und Distanz, unverfiigbare (absolute) Dif-
ferenz er6ffnen als gemeinsame ethische Voraussetzung ein
inter- und transkulturelles produktives Austauschgeschehen.
In diesem skizzierten Wechselverhdltnis legitimiert sich
die Notwendigkeit, Befreiungsethik inter- und transkulturell
zu vertiefen. Die im vorliegenden Beitrag diskutierte Exteri-
oritét, konkretisiert sich im Begriff der Alteritit bzw. Anders-
artigkeit, erdffnet folglich einen Raum des Interkulturellen
und konstituiert sich auf diese Weise auf der Grundlage der
Beziehung zum absolut Anderen, d.h. zum Transzendenten
und seinen endlich erfahrbaren Ausdrucksformen im sozial
Anderen.*® Alternative Perspektiven treten auf; Stimmen jen-
seits des herrschenden Systems fordern Menschlichkeit her-
aus bzw. ein, lassen konstruierte Grenzen von Sinn und Raum
anders wahrnehmen und neu ausloten. In dieser Begegnung
mit dem Absoluten wird das Transkulturelle als eine Dyna-
mik der Exteriorisierung sichtbar. Widerstandsraume werden
nicht zum Objekt der Rede degradiert, sondern werden und
wirken durch die Teilhabe vieler transversal: Neue Formen

3 Thomas Bedorf arbeitet die Unterscheidung zwischen dem absolut An-
deren und dem sozial Anderen bei Levinas zugunsten von dessen Beitrag
zur Sozialethik heraus, siche Bedorf, Andere, S. 173-177). Gotlind Uls-
hofer hingegen verkennt diese, s. Gotlind Ulshéfer, Soziale Verantwor-
tung aus protestantischer Perspektive. Kriterien fiir eine Ethik der Hand-
lungsrdume angesichts des Corporate-Social-Responsibility-Diskurses,
Stuttgart 2015, S. 269.



16 Ulrike Sallandt

von Subjektivierung entstehen situiert, kontextualisiert und
glokalisiert in der Dimension des Dritten, in komplexen
Transformationsprozessen.

,,Der Dritte ist anders als der Néchste, aber auch ein anderer
Néchster und doch auch ein Néchster des Anderen und nicht
bloB ihm dhnlich.«>*

Nicht eine einzelne subjektive oder intersubjektive Perspektive
isoliert sich — féllt damit dem totalitdiren Denken anheim —,
sondern eine Vielzahl von Perspektiven unterlduft im sozial-
politischen Gefiige immer wieder die Gefahr, bindren Macht-
hierarchien zum Opfer zu fallen. Im analektischen Ansatz
geht es demnach nicht um die Begrenzung des menschlichen
Subjekts, sondern um dessen Schutz und Befdhigung, sich
situativ seiner begrenzten Freiheit (Vermdgen) in der inter-
kulturellen Begegnung mit dem sozial Anderen zu bedienen:

,,Die Freiheit des Subjekts besteht demnach nicht darin, autonom
bei sich selbst beginnen zu kdnnen, sondern aus dem Beginn
beim Anderen eine Handlung oder einen Sprechakt zu wihlen
oder zu erfinden. Ob das Subjekt auf den Appell mit einer ver-
standigungsorientierten Kommunikation, einem ritualisierten,
aber gleichgiiltigem Nicken, einem Weghoren oder mit Gewalt
antwortet, [...] ist der Freiheit des Subjekts tiberlassen.**

Vom Anderen her zu denken, ermoglicht eine radikal kriti-
sche Haltung gegeniiber dem Eigenen und Vertrauten, wie
post-/dekoloniale Studien verdeutlichen.’® Die unaufhebbare
Differenz als konstitutives Element der Kultur- und Gesell-
schaftsanalyse erlaubt es, kulturelle (Homi Bhabha) und ko-
loniale Differenz (Enrique Dussel) als Aushandlungs- und
Verstindigungsrdume zu begreifen, die sich der einfachen
Logik moderner kolonialer Dichotomien entziehen. Damit
erweitert sich das Verstindnis des Interkulturellen um eine
intrinsisch kritische und politische Dimension, die sich in

3 Levinas, Jenseits des Seins, S. 343.

3 Bedorf, Andere, S. 173.

¢ Exemplarisch verweise ich auf Nikita Dhawan, Die Aufkldrung vor Euro-
pa retten. Kritische Theorien der Dekolonisierung, Weinheim 2024.



Befreiungsethik interkulturell und dekolonial 17

der transkulturellen Verschiebung und Verdnderung von Riu-
men und Grenzrdumen immer wieder zeigt. Dem politischen
Wandel von Raum und Zeit kann nur durch eine konsequente
analektische, kritische Methode sinnvoll begegnet werden,
die — der Verantwortung bewusst und zu ihr fahig — situativ
immer wieder neu fragt, wie diese umzusetzen ist. Dussel hat
in diesem Sinne seinen Ansatz zeitlebens weiterentwickelt
und ihn in seiner Vision der Transmoderne dahingehend pré-
zisiert, dass es geopolitisch nicht allein um die Spannung von
Peripherien und hegemonialem Zentrum gehe®’, d.h. um den
Nord — Siidkonflikt zwischen den Léndern des sogenannten
Globalen Nordens und denen des Globalen Siidens. Vielmehr
miissten Machtasymmetrien und diskursive Zwischenrdume
differenziert innerhalb der Peripherien, innerhalb des Zent-
rums sowie in ihren wechselseitigen Beziehungen ausgelotet
werden.’® Das interkulturelle Potential dieses Ansatzes griin-
det in der radikal gedachten Exterioritdt des absolut Anderen.>
Erst in der immerwéahrenden Bereitschaft, von auflen Neues
zu empfangen und Differenzen untereinander anzuerkennen,
konnen befreiende menschliche Beziehungen als Orte neuen
Denkens, Sprechens und Handelns entstehen. Dussels Rede
von der Transmoderne spiegelt den sich immer wieder 6ffnen-
den Aushandlungsraum sozialethischen Handelns wider, der
sich am Ort der Exterioritdt interkulturell stiftet und zugleich
in der konkreten Begegnung mit dem sozial Anderen transkul-
turell neue Perspektiven jenseits des dichotomischen-binéren
Denken zulésst.

57 Dussels Ausdruck der Peripherien steht fiir die unterdriickten Lénder des
sogenannten Globalen Siidens, der Ausdruck des Zentrums fiir die Herr-
schenden des sogenannten globalen Nordens (vgl. Dussel, Philosophie
der Befreiung, S. 16t.).

Enrique Dussel, Der Gegendiskurs der Moderne, Kolner Vorlesungen,
Wien 2018, S. 144-148.

% Ebd., S. 170.

58



18 Ulrike Sallandt

,,Die postkolonialen Kulturen miissen tatsdchlich entkoloniali-
siert werden, doch dazu miissen sie damit beginnen, sich selbst
einen Wert beizumessen. %

Aus dekolonialer Perspektive ist der befreiungsethische An-
satz als ein permanentes Geschehen ,von unten’ zu lesen. Da-
bei muss das Konzept von Ethik selbst kontinuierlich kritisch
iiberpriift werden. Die performative Dimension ermoglicht,
Befreiung weniger nominal als verbal zu verstehen. Auf diese
Weise entzieht sie sich — in Levinas’ Worten — dem menschli-
chen, tendenziell totalitdrem System. Befreiung ist nicht von
Dauer, vielmehr stiftet sie sich im Augenblick immer wieder
neu. Noch bevor man sich ihrer bewusst wird, entzieht sie sich
der menschlichen Verfiigungsgewalt, denn nur so bewahrt sie
ihr widerstiandiges Potential. Sie entsteht — oder vielmehr: sie
blitzt auf — im ,Raum’ der Exterioritdt und gleicht darin der
Transzendenz in der Immanenz, dem Einbruch G*ttes in diese
Welt, der menschlich nicht zu begreifen ist.

Dekolonisieren verstehe ich hier als einen Prozess, sich
immer wieder von der Gefahr der Totalitdt zu befreien. Wal-
ter Mignolo spricht in diesem Zusammenhang von ,Ent-
kopplung* und unterstreicht damit die dekoloniale Aufgabe,
sich insbesondere epistemologisch vom ,hegemoniale[n],
eurozentrierte[n] modern/kolonialen Paradigma‘®' zu 1osen.
Dekoloniale Ethik erscheint insofern als werdendes Befreien
— als Prozessgeschehen —, in Anlehnung an Levinas als erste
Philosophie und Theologie. Sie strebt danach, die asymmet-
rischen Macht- und Unterdriickungsstrukturen dezidiert mit
Blick auf die ,,Kolonialitit des Wissens*“®?, d.h. epistemolo-
gisch, zu dekonstruieren. Dabei ist die Egopolitik westlichen
Denkens, Sprechen und Handelns in ihrer Einseitigkeit offen-
zulegen.®

% Ebd.

1 Walter Mignolo, Epistemischer Ungehorsam. Rhetorik der Moderne. Lo-
gik der Kolonialitdit und Grammatik der Dekolonialitdiit. Wien 2012 (Org.
2006), S. 167.

2 Brunner, Epistemische Gewalt, S. 46-53, hier: S. 46.

% Ebd., S. 168.



Befreiungsethik interkulturell und dekolonial 19

Homi Bhabha spricht vom Third Space (Dritten Raum). Als
performativer Aushandlungsraum konstituiere er sich in der
sozialpolitischen Begegnung als dem herrschenden System
unverfiigbarer Raum der Exterioritdt. Dabei versteht Bhabha
kulturelle Differenz nicht als Hindernis, das es zu tiberwinden
gilt, sondern wertet Differenz raumlich als sich immer wieder
neu stiftender Ort kritisch-konstruktiver Aushandlungspro-
zesse und dekolonialer Entkopplung auf.** An die Stelle des
Strebens nach Eindeutigkeit tritt die Anerkennung von Am-
biguitit und Hybriditét. Im Verlassen der eigenen vertrauten
Komfortzone stiftet sich ethisch immer wieder ein dynami-
scher sozialer Begegnungsraum, in dem Wissen in Beziehung,
d.h. ethisches Wissen, widerstindig entsteht. Dussel und Le-
vinas machen erfahrbar, was Exterioritdt konkret bedeutet.
Ethik und Epistemologie sind dabei untrennbar miteinander
verbunden. ,,Der Anfang der Befreiung ist vielmehr eine Er-
fahrung®, die unsere Gewohnheiten unterbricht. Sie ,,fangt
vor unserem Tun an®. Wir empfangen sie.

,Die Befreiung von ihrem Anfang, in der Erfahrung [...] her
zu denken, heif3t daher, hinter die soziale Freiheit des Subjekts
zurlickzugehen — das Selbst aus seiner subjektiven und sozialen

Existenz zu befreien. [...] Das ist die radikale Befreiung.“%

Exterioritdt schirft das Potential der hier diskutierten Befrei-
ungsethik. Auf diesen Raum hat kein Mensch Zugriff. Er ver-
steht sich als sozialer Diskursraum, der sich in der sozialen
Dimension des Dritten (Levinas) sowie der Inter- und Trans-
kulturalitit (Dussel) stiftet.

Theologisch lésst sich diese grundlegende Verankerung des
Raumes von einem dem Menschen unverfiigbarem Ursprung

¢ Homi K. Bhabha, Verortung der Kultur, in: Elisabeth Bronfen u.a. (Hg.),
Hybride Kulturen. Beitrdge zur anglo-amerikanischen Multikulturalis-
musdebatte, Tibingen 1997, S. 123-148, hier S. 127.

% Menke, Theorie der Befieiung, S. 14.



20 Ulrike Sallandt

als ,,Transzendenz in der Immanenz* * lesen.®’ Die sozialethi-
sche Anbindung ist demnach kein Produkt einer menschlich
aufgeklarten Entscheidung; sie ist nicht optional, sondern in
der Menschwerdung selbst angelegt.®

Befreiungsethik konkret

Menschsein basiert auf Geschopflichkeit und Abhéngigkeit.
Menschlichkeit stiftet sich dariiber hinaus ausgehend von —
und auflerhalb — hegemonialer asymmetrischer Machtstruk-
turen. Konkret bedeutet dies: Indem der erfahrende, ethisch
veranlagte Mensch von seiner Verantwortung kritischen Ge-
brauch macht, handelt er in sozialutopischer Anbindung in
der Spannung zwischen Ist- und Sollzustand. Das dekoloniale
und dekolonisierende Potential der Befreiungsethik liegt im
Zwischenraum, den selbstkritischen dauerhaften Befreiungs-
prozess immer wieder neu — unter der gegebenen Bedingung
von Raum und Zeit — verantworten zu miissen. Globale und
lokale Prozesse bedingen sich wechselseitig und lassen sich
ausschlieBlich durch eine glokal ausgerichtete Verantwortung
prozesshaft begleiten. Allein in der Spannung von Verantwor-
tungspflicht — ausgehend vom und fiir den absolut Anderen
—und Freiheit — gegeniiber dem sozialen Anderen — bewahrt
die Befreiungsethik ihr genuin analektisches Wesen: den Ap-
pell, die Befreiung permanent von sich selbst zu befreien.

% Levinas, Spur des Anderen, S. 131.

7 Mayra Rivera verdeutlicht u.a. mit Levinas und Dussel im Gesprich
anschaulich, wie sich Transzendenz, Wesen, Bedeutung und Wirkung
G*ttes aus dem (neo-)orthodoxen Narrativ theologisch befreien lassen.
G*tt rdume sich, ganz im Sinne des hier diskutierten Ansatzes, seinen/
ihren Ort in dieser Welt ein und trete in eine ethische Beziehung, die sich
dualistisch-fixierten Vorstellungen von Jenseits und Diesseits entzieht
und vorbeugt. Der Raum, die Transzendenz G*ttes, ermoglicht wahres
menschliches Miteinander. Menschen werden allein im Bewusstsein ih-
rer Geschopflichkeit und Abhéngigkeit geboren, siche Mayra Rivera, The
Touch of Transcendence: A Postcolonial Theology of God, London 2007.
Theologisch bietet sich hier die Méglichkeit, sozialethische Implikation
der Christologie korperlich-materiell zu legitimieren.

68



Befreiungsethik interkulturell und dekolonial 21

,»die fangt vor unserem Tun an [...]. Sie beginnt vor/hinter
der sozialen Freiheit. Das ist die radikale Befreiung“®. In-
dem sie danach strebt, sich von der eigenen Perspektive zu
befreien, nimmt sie eine Haltung ein, andere Perspektiven
anzuerkennen. Die Anerkennung des Perspektivismus unter-
lauft jegliche aktive Methodik. Diese Haltung erscheint als
,,ein Narrativ der Offenheit, Toleranz, Anerkennung und Em-
pathie, gerade indem der eigene Standort mitgedacht wird .
Hartmut von Sass spricht von einer grundsétzlichen Haltung,
einer Disposition konstitutiven Menschseins — also von ei-
nem Grund, der Menschsein erst ermdglicht und folglich fiir
ethisch menschliches, gerechtes Handeln keine Option!, son-
dern eine pflichtgeméle, unausweichliche Verantwortung dar-
stellt. Dieser Perspektivismus ist keine Methode neben ande-
ren (mehr), sondern transzendiert bestehende Zugénge, ldsst
wesenhaft Neues und Anderes zu, will ,,nicht im Abstrakten
stecken bleiben®, sondern ,,engagiert [...] sein*’2,

Der dekoloniale inter- und transkulturelle befreiungsethi-
sche Ansatz ist insofern Ausdruck einer oppositionellen
Stimme, die ihren Standort auBerhalb herrschender Systeme
einnimmt und zugleich mittendrin in ihnen verortet ist — in
sozialutopischer Gestalt. Die dualistisch-bindre Vorstellung
tragt hier nicht (mehr). Vielmehr geht es darum, die Grenzen
des Begegnungsraums an sich sowie die konkreten interkul-
turellen Rdume immer wieder neu auszuloten. Bei Levinas
bleibt dieser Raum als Produktions- und Gestaltungsraum der
Exterioritdt zundchst im Hintergrund. Doch leistet er mit der
Dimension des Dritten einen entscheidenden Beitrag zur So-
zialethik und verharrt nicht in der intersubjektiven Perspekti-
ve. Dussel kniipft daran an und artikuliert die geschopfliche
Abhiéngigkeit zundchst klassisch befreiungsphilosophisch,
nicht zuletzt sichtbar im Appell, den Schrei zu hdren, im

% Ebd., S. 14.

0 Hartmut von Sass (Hg.), Perspektivismus: Neue Beitrige aus der Er-
kenntnistheorie, Hermeneutik und Ethik, Zirich 2019, S. 33.

' Ebd.

2 Ebd.



22 Ulrike Sallandt

Horen und Sehen des Anderen, im Wahrnehmen der Stimmen
der Marginalisierten und Nicht-Gehorten. In der Vision der
Transmoderne erweitert Dussel sein Denken interkulturell
und geopolitisch-raumlich. Er fordert dazu auf, immer wieder
neu — neue Schreie — zu hdren, genau hinzuhdren und anders
zuzuhdren. Rdumliche Grenzen des Zentrums und der Peri-
pherien werden aufgebrochen und in ihrer vormals gedach-
ten Dualitét unterlaufen. Es geht um vielschichtige, plurale
Aushandlungsrdume, die permanent neu ausgelotet werden
miissen. Befreiungsrdume sind weder von Ewigkeit ethisch
vorprogrammiert noch universal giiltig.

Befreiungsethik in interkultureller und dekolonialer Per-
spektive verspricht daher keine ethischen Universalpro-
gramme, sondern verankert die Genese der Verantwortung im
Menschsein bzw. in der Menschlichkeit selbst. Der ethische
Mensch im Sinne des wahren Menschen ist demnach fahig,
ethische Aushandlungsraume zu verantworten, Beziehungen
mit Anderen zu gestalten und sich situativ, kontext- und alte-
ritdtssensibel den Anforderungen zu stellen. Normative Ori-
entierung liegt in der Passivitdt, im analektischen Moment.
Losungsansétze griinden demnach in der Anerkennung kultu-
reller (absoluter) Differenz, die folglich Differenz nicht dua-
listisch trennend versteht, sondern sie als Raum konstruktiver
Anbindung erfahrbar macht.

Ausblick

Die Raumperspektive ermoglicht es, im Rahmen der disku-
tierten Befreiungsethik komplexe globale Ungerechtigkeiten
in sozialethischen Debatten sichtbar zu machen und verant-
wortungsethisch zu reflektieren. Der Ausbruch aus eindimen-
sionalen dualistischen Logiken erdffnet einen entscheidenden
Perspektiven- und Methodenwechsel. Dieser begegnet dem
Umstand, dass angewandte Ethik und Bereichsethiken den so-
zipolitischen Verflechtungen innerhalb globaler konomischer
Ungerechtigkeiten nicht immer gerecht werden. Komplexe
Handlungszusammenhinge werden aufgrund einer Vielzahl



Befreiungsethik interkulturell und dekolonial 23

kultureller und politischer Faktoren sowie struktureller Varia-
blen hiufig nur reduziert erfasst.”> Dadurch bleiben komplexe
Machtstrukturen teils bewusst, teils unbewusst unerkannt; ko-
loniale Unterdriickungsmechanismen und -logiken werden re-
produziert, wihrend Losungsansitze unterkomplex reflektiert
werden. Das Leben im global village (Marshall McLuhan), in
dem Globales und Lokales einerseits immer ndher zusammen-
riicken und andererseits gerade dadurch soziale Ungerechtig-
keiten auf engstem — auch digitalem — Raum sichtbar werden,
institutionalisiert den Schrei der Armen. Thnen werden so-
wohl das ,,Recht, Rechte zu haben*“’* als auch die ,,Freiheit,
frei zu sein*” verwehrt. Mit Emmanuel Levinas und Enrique
Dussel wird eine Spur gelegt’™, die sich menschlicher Gewalt
und individuellen Machtinteressen entzieht, sodass die unaus-
weichliche Verantwortung — gegriindet im absolut Anderen
— in komplexen Handlungsrdumen und -prozessen normativ
wirken kann. Theologisch fundiert sich die Verantwortung
als politisch-kritische Instanz, die im geschopflichen, genuin
ethischen Dasein des Menschen angelegt ist.

Zur Autorin:

Dr.‘in Ulrike Sallandt, Professorin fiir Evangelische Theolo-

gie mit Schwerpunkt Systematische Theologie und Okumene

an der Carl-Ossietzky-Universitét in Oldenburg.

3 Ulshofer, Soziale Verantwortung, S. 341

™ Hannah Arendt, Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft, Miinchen
1955.

> Hannah Arendt, Die Freiheit frei zu sein, Miinchen 2018.

¢ Levinas, Die Spur des Anderen, S. 230.




