
© theologie.geschichte 21 (2026)
DOI: https://doi.org/10.48603/tg-2026-rez-2

theologie.geschichte

Ilka Quindeau, Psychoanalyse und Antisemitismus. 
Frankfurter Adorno-Vorlesungen 2023, Berlin: Suhr-
kamp 2025, 284 S., 32,- €, ISBN 978-3-518-58829-1.

Seit dem Massaker der Hamas im Oktober 2023 und dem da-
rauffolgenden Krieg in Gaza kommt es in vielen Teilen der 
Welt zu Angriffen auf Jüdinnen und Juden sowie jüdische Ein-
richtungen, völlig unabhängig davon, ob diese in irgendeiner 
Verbindung mit der israelischen Regierung stehen oder nicht. 
Nach einigen Jahrzehnten der Ächtung des Antisemitismus 
kursieren erneut verdeckte und offene antisemitische Kli-
schees und Verschwörungserzählungen, kommt es in jüngerer 
Zeit wieder gehäuft zum Ausbruch antisemitischer Emotio-
nen. Offensichtlich haben Mahnreden, „Erinnerungskultur“ 
und Ächtung daran nichts ändern können. War eine solche 
Erwartung illusionär? Sind die Dinge möglicherweise bislang 
nicht richtig verstanden worden?

In ihrem Buch Psychoanalyse und Antisemitismus ent-
wickelt Ilka Quindeau eine Perspektive, die etliche gängige 
Vorstellungen hinter sich lässt und an der sich künftige Aus-
einandersetzungen mit dem Antisemitismus messen lassen 
müssen. Quindeau ist praktizierende Psychoanalytikerin und 
Professorin für Klinische Psychologie und Psychoanalyse. 
Grundlage ihres Buchs sind die Frankfurter Adorno-Vorle-
sungen, die sie im Juli 2023 auf Einladung des Instituts für 
Sozialforschung gehalten hat. Obwohl diese also vor dem 
7. Oktober stattfanden, nimmt sie im Buch mehrfach auf die 
Ereignisse Bezug und zieht so eine aktuelle Ebene in ihre Er-
wägungen ein.

Die Gliederung des Buchs entspricht der ihrer Adorno-
Vorlesungen, reichert sie aber mit zusätzlichem Material und 
differenzierten Ausleuchtungen der Hintergründe an. Teil  I 
steht unter der Überschrift „Wozu Antisemitismus?“ und 
greift damit –  anstelle müßiger Definitionsversuche, worin 
sich bekanntlich ein gewichtiger Teil der Literatur zum The-
ma (im doppelten Sinne) erschöpft – Adornos Frage nach der 



2 theologie.geschichte

individuellen wie gesellschaftlichen Funktion des Antisemi-
tismus auf. Teil II mit dem Titel „Schuld und Abwehr“ the-
matisiert anhand des berühmten „Gruppenexperiments“ das 
Theorem des Antisemitismus als Schuldabwehr, d. h. als ei-
ner unbewussten Abwehr von Schuldgefühlen angesichts der 
unaushaltbar aufgehäuften Schuld aus der Nazizeit. Teil III 
schließlich geht unter dem Titel „Der Vorwurf des Antisemi-
tismus“ einer Figur der deutschen „Erinnerungskultur“ nach, 
die stets bemüht ist, Antisemitismus in öffentlichen Äußerun-
gen, Kunstwerken oder Handlungen dingfest zu machen.

Alle diese Ansätze und Umgangsweisen unterzieht Quin-
deau einer eingehenden Kritik. Im Mittelpunkt ihres Interesses 
stehen weder Spekulationen über die „Psyche der Antisemi-
ten“ noch die ideologischen Figuren des weltanschaulichen 
Antisemitismus der neuen Rechten und des Islamismus, son-
dern 

„Formen des Antisemitismus, wie sie in der breiten Mehrheit der 
Bevölkerung vorliegen, häufig auch latent. Denn nur sie sind der 
Kritik zugänglich“ (S. 12). 

Anders als lautstark vorgetragene Hasstiraden bilden diese 
Formen „eine Art psychologische Zwischenschicht“. Sie wer-
den nur selten beachtet, bilden aber die Grundlage, auf der 
auch der offene Antisemitismus aufbaut. Deshalb gelte es, an 
der Bewusstmachung der latenten, oft unbewussten Formen 
von Antisemitismus zu arbeiten, auch bei sich selbst, bevor 
sie sich zur Weltanschauung ausprägen.

Entsprechend sieht Quindeau die Psychoanalyse nicht – 
wie die frühe Kritische Theorie – als Theoriekorpus, das Er-
klärungen des Sinns auffälliger Handlungen bietet, sondern 
als Methode der „Dekonstruktion bestehender Sinnstruktu-
ren“ (S. 9). Sie versteht sie als epistemologische Disziplin, 
als, wie sie zustimmend Habermas zitiert, „das einzig greif-
bare Beispiel einer methodisch Selbstreflexion in Anspruch 
nehmenden Wissenschaft“ (S. 63). Demzufolge hat die Psy-
choanalyse die Aufgabe der Aufklärung über die unbewusste 
Tiefenstruktur des Antisemitismus, die mehr oder weniger 



3Rezension

ausgeprägt bei allen Angehörigen des christlich geprägten 
Kulturkreises anzutreffen ist.

„Wozu Antisemitismus?“

Aus diesem Grund ist für Quindeau eine Abkehr vom Kon-
zept des „autoritären Charakters“ der frühen Kritischen The-
orie nötig, dessen Entstehungsgeschichte sie in Teil I – von 
Erich Fromm bis Theodor Adorno – präzise nachzeichnet. 
Auf der Suche nach einer Erklärung der massenhaften Emp-
fänglichkeit für antisemitische Erzählungen stand der „auto-
ritäre Charakter“ für die Beschädigung der Menschen durch 
gesellschaftliche Herrschaft, die mittels „pathischer Projek-
tion“ (Adorno) auf „die Juden“ ihr Ventil finde. Demzufol-
ge wäre der Antisemitismus ein pathologisches Phänomen in 
autoritären und obrigkeitsstaatlichen Zusammenhängen. Da 
jedoch das Konzept nicht erklären kann, warum keineswegs 
alle unter derselben Herrschaft Lebenden dieselbe Deforma-
tion aufweisen und warum auch jenseits von Gehorsam und 
Unterwerfung Antisemitismus verbreitet ist, kann es letztlich 
nicht überzeugen: 

„Die Annahme, dass die Mehrheit der Bevölkerung in kapita-
listisch-patriarchalen Gesellschaften dieselbe Charakterstruktur 
aufweist, erscheint doch weder plausibel noch sonderlich hilf-
reich.“ (S. 33)

Demgegenüber siedelt Quindeau die Empfänglichkeit für an-
tisemitische Vorstellungen nicht im Charakter an, sondern auf 
der Ebene der regulären psychischen Konflikte bei der Sub-
jektkonstitution. Sie schließt sich dabei an die neue alteritäts-
theoretische Grundlegung der Freudschen Psychoanalyse von 
Jean Laplanche (1924–2012) an, wonach das Subjekt sich in 
Auseinandersetzung mit dem „Primat des Anderen“, mit der 
vorgängig vorhandenen Welt der Menschen, der Sprache und 
der Kultur, entwickelt. Die Botschaften der Anderen, der Um-
welt, die auf das Subjekt einströmen, müssen verarbeitet wer-
den; was davon nicht verstanden wird, geht ins Unbewusste 



4 theologie.geschichte

ein ebenso wie die Begehrenskonflikte mit unerfüllbaren und 
kulturell verpönten Wünschen. Die konstitutionelle Bisexu-
alität aller Menschen etwa kollidiert mit gesellschaftlichen 
Sexual- und Identitätsnormen: „Damit zieht die Heteronomie 
ins Zentrum des Subjekts ein“ (S. 72). Das Unbewusste wird 
selbst zum Ort des Heteronomen, Anderen, Fremden – im 
Sinne von Freuds dritter narzisstischer Kränkung, nicht „Herr 
im eigenen Haus“ zu sein. 

Damit müssen grundsätzlich alle Menschen zurechtkom-
men – im günstigsten Fall, indem sie lernen, Differenz und 
Ambiguität in sich und in der Welt anzuerkennen. Wo dies 
nicht gelingt (was in unterschiedlichen Abstufungen bei den 
meisten der Fall sein dürfte), kann das Fremde in ihnen sich in 
Ängsten, Zwangshandlungen, Aggressionen etc. ausdrücken: 
Das ist nicht von vornherein pathologisch, sondern zunächst 
eine Reaktion zum Schutz und zur Stabilisierung des Sub-
jekts. Hierbei aber können antisemitische Vorstellungen und 
Bildkomplexe ins Spiel kommen: 

„Mit dem Antisemitismus steht nun eine gesellschaftliche Se-
mantik zur Bewältigung der psychischen Konflikte bereit. Er 
kann als Ersatzbefriedigung für das konflikthafte ödipale Be-
gehren verstanden werden“ (S. 69). 

Er bekämpft das Fremde und Verpönte im Unbewussten durch 
Projektion auf „die Juden“, die in dieser Wahrnehmung all das 
verkörpern, was man selbst begehrt, sich aber nicht zugeste-
hen kann. In „den Juden“ kann man sein Begehren libidinös-
leidenschaftlich hassen. Unter anderem „Homophobie und 
Misogynie sind grundlegende Bestimmungsmomente des An-
tisemitismus“ (S. 92).

Da es sich hierbei um die Bewältigung ödipaler Begehrens
konflikte handelt (die entgegen älterer Vorstellungen prinzi-
piell nicht auf eine frühe Lebensphase beschränkt und nicht 
abschließbar sind), ist der Antisemitismus in seiner vorbe-
wussten Form 



5Rezension

„nicht einer spezifischen Persönlichkeitsstruktur zuzuschreiben, 
sondern erscheint nahezu ubiquitär in kapitalistischen, ‚westli-
chen‘ Gesellschaften“ (S. 106). 

Die Figur des „autoritären Charakters“ hat den Blick darauf 
verstellt. Für sie sind Antisemiten immer „die Anderen“: 

„Mit der Annahme einer Persönlichkeitsstruktur wird unter-
stellt, dass jemand antisemitisch ist; der Antisemitismus wird 
zu einem Teil, womöglich zu einem charakteristischen Teil der 
Person“ (S. 106). 

Doch gerade so wird die Selbstreflexion verhindert, die nötig 
ist, um eigene Projektionsmechanismen zu durchschauen, das 
Fremde im Eigenen anzuerkennen, Alterität zu respektieren 
und Ambiguität auszuhalten.

„Schuld und Abwehr“

Das sogenannte „Gruppenexperiment“, welches das Frankfur-
ter Institut für Sozialforschung im Winter 1950/51 im Auftrag 
von US-Behörden organisiert hatte, ließ die Teilnehmer:innen 
von 120 Gruppendiskussionen auf den fingierten Brief eines 
US-amerikanischen Offiziers reagieren, der die Schuld von 
Deutschen an den Verbrechen des Nationalsozialismus the-
matisierte. Diese wiesen den Gedanken an eigene Schuld weit 
von sich, sprachen von „Siegerjustiz“ und reproduzierten anti-
semitische Klischees. Adorno interpretierte dies dahingehend, 

„daß tatsächlich etwas wie eine latente Erfahrung von der 
Schuld vorliegt, und daß diese Erfahrung verdrängt und rationa-
lisiert wird“ (zit. n. Quindeau, S. 124). 

Er ging von einem Gewissenskonflikt aus, dessen Entwick-
lung zu einem expliziten Schuldbewusstsein psychisch so un-
erträglich gewesen wäre, dass sie „verdrängt“ werden musste. 
Quindeau hält ihm zugute: 

„Vermutlich konnte er sich einfach nicht vorstellen – und es ist 
auch bis heute unfassbar –, dass die Ermordung von sechs Milli-



6 theologie.geschichte

onen Jüdinnen und Juden kaum Schuldgefühle in der deutschen 
Bevölkerung nach sich gezogen hatte“ (S. 126).

Trotzdem ist seine Erklärung psychoanalytisch nicht mehr 
haltbar. Psychische Konflikte verschwinden nicht einfach 
spurlos im Unbewussten – sie müssten in der Folgezeit auf die 
eine oder andere Weise zum Ausdruck kommen. Dafür gibt es 
aber, leider, keine Hinweise – und damit auch nicht für abge-
wehrte Schuldgefühle. Wie Quindeau anhand einer Relektüre 
der Protokolle des Gruppenexperiments zeigen kann, 

„findet sich anstelle von Schuldbewusstsein und Schuldgefühlen 
eine hartnäckige Weigerung, sich dem Geschehenen zu stellen. 
Die damit verbundene Empathielosigkeit erschreckt bis in die 
Gegenwart“ (S. 127). 

Nicht von einer unbewussten psychodynamischen Abwehr 
von Schuldgefühlen müsse also die Rede sein, sondern von 
einer „strategischen Abwehr“ (S. 136), d. h. einer mehr oder 
weniger bewussten Abwehr von Schuldvorwürfen, die die 
deutsche Nachkriegsidentität bedrohten und die man mit den 
Siegermächten und vor allem mit „den Juden“ in Verbindung 
brachte. 

Abgewehrt wurden sie von jenen, die im Hinblick auf den 
Nationalsozialismus keinerlei Schuldempfinden besaßen. Und 
zwar nicht, weil sie eine frühere bürgerliche Moral verdräng-
ten (die im Übrigen keineswegs frei von Antisemitismus war), 
sondern weil die nationalsozialistische Moral weiter existierte 
mit ihrer Überzeugung, dass an der Judenvernichtung nichts 
falsch war.

Von hier aus verfolgt Quindeau sehr aufschlussreich den 
Gang der Entwicklung von den Introjektionen nationalso
zialistischer Moral über die intergenerationelle Transmission 
bis zum Umgang mit Schuld in den bundesrepublikanischen 
Erinnerungsdebatten und jüngeren Wendungen wie etwa in 
der Goldhagen-Debatte der späten 1990er-Jahre. Dabei zeigt 
sich, dass einerseits die gesellschaftlichen Identitätsdiskur-
se „Juden“ als Bedrohung der neuen Plausibilitäten wahr-
nehmen, und dass andererseits die oben angesprochenen 



7Rezension

ödipalen Konflikte weiterhin von vielfältigen Botschaften 
aus der deutschen Geschichte stimuliert werden und zu an-
tisemitischen Projektionen greifen lassen. Die unbewussten 
Identifizierungen mit der Elterngeneration spielen dabei eine 
erhebliche Rolle und tragen zur Persistenz des Antisemi-
tismus bei. Selbstreflexion ist darum sehr viel mehr als ein 
individuell-klinisches Postulat, sondern hätte, würde sie auf-
gegriffen, konkrete Konsequenzen für die Erinnerungsarbeit 
und die politische Bildung in einem umfassenden Sinn. Statt 
moralischer Imperative in Sonntagsreden könnte ein präzises 
Analysieren der gängigen „Erklärungen“ und Haltungen die 
„Erinnerungskultur“ aus den Sackgassen herausführen, in de-
nen sie heute steckt.

„Der Vorwurf des Antisemitismus“

Anders als die bewusste oder halbbewusste strategische Ab-
wehr von Schuldvorwürfen ist der Antisemitismus eine „Bil-
dung des Unbewussten“. Als solche ist er „vage, flüchtig, 
drängt ins Bewusstsein, verändert seine Ausdrucksgestalten 
und lässt sich kaum fassen“ (S. 225). Menschen bedienen sich 
antisemitischer Klischees, die unsere Kultur bereitstellt, um 
sich unbewusst Entlastung von ihren psychischen Konflikten 
zu verschaffen. Es ist deshalb abwegig, den Antisemitismus 
ausschließlich einem bestimmten Charaktertypus zuzuord-
nen. Antisemitismus betrifft (in unterschiedlichem Ausmaß) 
alle und kann „nur selbstreflexiv eingehegt werden“ (S. 225). 
Anders ausgedrückt: Es gibt keine neutrale Beobachterposi-
tion. 

„Wenn wir über Antisemitismus sprechen, sprechen wir immer 
auch über uns, sind affiziert von dieser grundlegenden gesell-
schaftlichen Sinnstruktur“ (S. 226), 

aus der wir uns nicht willentlich ausklinken können.
Das weckt oft Ängste und Aggressionen. Deshalb ist es nur 

allzu willkommen, wenn man anderen vorwerfen kann, dass 
sie Antisemiten seien. So stellt man sich selbst auf die Seite 



8 theologie.geschichte

des gesellschaftlich gebotenen „Anti-Antisemitismus“, zeigt, 
dass man zu den Aufrechten gehört, die mit Antisemitismus 
nicht das Geringste zu tun haben. Selbstverständlich, so Quin-
deau, ist es richtig, auf offene und verdeckte antisemitische 
Denk- und Redefiguren aufmerksam zu machen und sie kri-
tisch zu analysieren. Nur erfüllt der heute oft geübte Antise-
mitismusvorwurf diese Aufgabe gerade nicht. Das Zeigen auf 
vermeintliche Antisemiten ist ebenfalls eine Projektion: eine 
unbewusste „Verlagerung jenes Teils von sich, der Unlust be-
reitet, vom Ich in die Außenwelt“ (S. 229). Damit aber wird 
die wirklich notwendige Arbeit umgangen: die reale Verant-
wortungsübernahme auf dem Wege persönlicher und kulturel-
ler Selbstreflexion und des produktiv-kritischen Verarbeitens 
von Erinnerungen. 

„Antisemitisch sind immer die anderen. So verständlich es auch 
ist, der Angst und Unsicherheit entgehen zu wollen, selbst auch 
vom Antisemitismus ‚behaftet‘ zu sein, so nötig ist diese Ein-
sicht, um den Vorwurf in Kritik zu verwandeln. Diese besteht 
jedoch nach psychoanalytischem Verständnis in Selbstkritik“ 
(S. 232, Hervorhebung von mir, N.R.).

Mehr noch: Wo Antisemitismus nur strategisch abgewehrt und 
anderen zugeschoben wird, trägt dies „durch die Abschottung 
und Verhärtung der eigenen Position schließlich zur Persistenz 
des Antisemitismus bei“ (S. 278). Deshalb sind Quindeaus 
Unterscheidungen und Hinweise auf Irrwege so wichtig. Sie 
sind gesellschaftlich bislang keineswegs gängig – auch nicht 
in der antisemitismuskritischen Bildungsarbeit. In dieser Hin-
sicht leistet das Buch Aufklärungsarbeit von unschätzbarem 
Wert: nicht nur in der Darlegung der im Hintergrund wirken-
den psychischen Strukturen, sondern auch mit einer Fülle 
konkreter Analysen von Presseartikeln, AfD-Reden, des Slo-
gans „Free Palestine from German Guilt“, Debattenbeiträgen 
zur Frage nach dem Antisemitismus bei der documenta fifteen 
sowie mit sprechenden Beispielen aus Quindeaus psychoana-
lytischer Praxis.



9Rezension

Quindeaus schnörkelloser, klarer Wissenschaftsprosa ge-
lingt es, auf einem von Missverständnissen umstellten Feld 
neue Perspektiven zu eröffnen, die Psychoanalyse und Gesell-
schaftstheorie produktiv verbinden und kaum dringender ge-
braucht werden könnten als heute. Unbedingte Empfehlung.

Zum Rezensenten:
Dr. theol. Norbert Reck, katholischer Theologe und Publizist, 
Mitglied im Gesprächskreis Juden und Christen beim Zentral-
komitee der deutschen Katholiken.


